
イスラエルによるカナン侵攻物語をどう読むか

55

イスラエルによるカナン侵攻物語をどう読むか
――カナン人虐殺を命じたのは誰か？――1

 佐藤　潤

1. はじめに

旧約聖書における「戦争」には、単純な歴史記述ではなく、明
らかに好戦的で、憐れみの気持ちのかけらもないようなものも
多いのである。利益獲得のために争う「戦争」というよりは、
狂気に満ちた「虐殺」のようなものも少なくはない。敵の兵士
のみならず、その町に住む女、子供、家畜まで、あらゆる命を
奪い、街を焼き払い、文字通りの殲滅を命じ、相手に対して憐
れみの気持ちを保つことさえ禁じている箇所も見られる。2

これは宗教学者、石川明人による旧約聖書の観察である。おそらく、旧約聖書
の読者の多くが、同様の観察をするであろう。例えば、旧約聖書には次のよう
な記述がある。

モーセは、軍勢の指揮官たち、すなわち戦いの任務から戻って
来た千人の長や百人の長たちに対して激怒した。モーセは彼ら

1 本稿は、戦争や軍事力保有と旧約聖書に関して、筆者が行ってきた複数の講演や
講義の内容を増補したものである。それぞれの講演や講義において、貴重なご意
見やご批評をくださった全ての方々に感謝の意を表する。

2 石川明人『キリスト教と戦争：「愛と平和」を説きつつ戦う論理』（中央新書、2016年）
77頁。



56

に言った。「女たちをみな生かしておいたのか。よく聞け。こ
の女たちが、バラムの事件の折に、ペオルの事件に関連してイ
スラエルの子らをそそのかし、主を冒瀆させたのだ。それで主
の罰が主の会衆の上に下ったのだ。今、子どもたちのうちの男
子をみな殺せ。男と寝て男を知っている女もみな殺せ。男と寝
ることを知らない若い娘たちはみな、あなたがたのために生か
しておけ。」3

ここには、一方で「殺してはならない」という十戒を民に伝えたモーセが、敵
国モアブとの戦闘において、敵を殲滅しなかった自軍の代表たちを叱責し、子
どもに至るまでの虐殺を命じ、少女に関しては強姦を示唆するような処置を命
じている。この背後には、「イスラエルの神ヤハウェに従わない民ならば殺し
てもよい」という論理があることは否定できないだろう。さらに、旧約聖書で
は、このような殺戮行為が神によって命じられたと証言されることもある。

ヨシュアはその全地、すなわち、山地、ネゲブ、シェフェラ、
傾斜地、そのすべての王たちを討ち、一人も残さなかった。息
のある者はみな聖絶した。イスラエルの神、主が命じられたと
おりであった。4

こうした旧約聖書の記述に、今日の聖書読者は困惑させられてしまう。イギリ
スの生物学者リチャード・ドーキンスは、その著書 The God Delusion（邦題：
『神は妄想である――宗教との決別』）の中で、「（イスラエルによるカナン人虐
殺は）民族浄化であり、……ヒトラーのポーランド侵攻やサダム・フセインの
クルド人虐殺と倫理的に全く同じことである」とさえ評している。5 はたして、
旧約聖書における暴力や戦争に関する記事をどのように解釈すればよいのだろ

3 民数記 31:14-18。本稿における聖書引用は、新改訳聖書 2017に依拠する。
4 ヨシュア記 10:40
5 Richard Dawkins, The God Delusion (Boston: Mariner Books, 2006), 247.



イスラエルによるカナン侵攻物語をどう読むか

57

うか。6 

この問題については、すでに多くの議論がなされており、伝統的な神学的
応答がいくつか存在する。たとえば、「カナン侵攻は、神が命じたものである
から、たとえ人には理解できなくても、常に正しい」、「カナン人の悪を罰する
という高貴で良い目的があり、暴力を称えているわけではない」、「終末におけ
る神の裁きを予表している」といった応答が考えられる。7 これらの伝統的な
応答については、すでにウィリアム・J・ウェッブとゴードン・K・オエステが、
その問題点を詳細に議論している通り、不十分である。8 いやむしろ、これら

6 とりわけ、この問いは、近年勃発したウクライナ戦争（2022 年～）とパレスチナ
紛争（2023 年～）という二つの戦争・紛争の只中にある世界に生きる者にとって、
改めて問い直す必要のあるものである。ウクライナ戦争においては、ロシア正教
会が正式に戦争を支持しており、またパレスチナ紛争においても、イスラエルに
よるガザ侵攻を支持するユダヤ教徒やキリスト教徒が世界中に多く存在する。旧
約聖書（あるいはヘブライ語聖書）を正典とみなす宗教が現代の戦争を支持して
いるわけであるから、先ほど引用した民数記 31章のような記述についても、「過
去の出来事にすぎない」と一蹴することはできない。まさに 21世紀においても、
旧約聖書に描かれていることと同じことが起きているという事実から目を背けて
はいけない。

7 たとえば、こうした神学的立場の下、近年刊行された文献の一つにポール・コ
パンの研究がある：Paul Copan, Is God a Moral Monster? Making Sense of the Old 
Testament (Grand Rapids, MI: Baker Books, 2011)。コパンは、昨今の聖書学的成果
を取り入れた議論を展開しているが、基本的な論点は、イスラエルのカナン侵攻
はカナン人の倫理的堕落に起因するものであり、一方的な大量虐殺や民族浄化に
はあたらないという伝統的な見解の範疇にある。また、ウィリアム・フォード
は、カナン人の罪性と殲滅を「イスラエル人や聖書読者への警告」というイメー
ジで理解することを提唱している：William Ford, “The Challenge of the Canaanites” 
Tyndale Bulletin 68 (2017):161-84。フォードの見解も、カナン人の倫理的堕落とカ
ナン人虐殺の論理的繋がりや終末論における裁きという神学的命題を前提とする
ものであり、「悪を行う者を罰することは神の意思である」という伝統的な回答
の一例である。 

8 本稿は彼らの議論を繰り返すことはしない。詳細は下記参照のこと。William J. 
Webb and Gordan K. Oeste, Bloody, Brutal, and Barbaric? Wrestling with Troubling War 
Texts, (Downers Grove, Illinois: IVP Academic, 2019), 33-51。また、ジョン・H・ウ
ォルトンと J・ハーベイ・ウォルトンも、聖書記者たちは、カナン人が倫理的に
堕落した人々であることを論点としていないことを指摘している：John H. Walton 
and J. Harvey Walton, The Lost World of the Israelite Conquest: Covenant, Retribution, 



58

の応答は、結局のところ、今日における戦争を肯定することに帰結、あるいは
利用されていると結論せざるを得ない。したがって、戦争なき平和な世界を目
指すのであれば、別の考え方を模索する必要がある。
本稿は、すでに幾度となく聖書学者や宗教学者によって議論されてきたこ

の難解な問いについて、改めて聖書学的な論考を試みる。特に、イスラエルに
よるカナン侵攻物語に焦点を当てて、考古学、オリエント学、聖書論の観点か
ら、さまざまな可能性を包括的に探っていき、最後に、それらの議論を整理し
た上で、神学的提言を行う。9

２. 考古学的観点

まず、聖書テクストを検証する前に、考古学的観点から、イスラエルによ
るカナン侵攻の形跡を確認する。方法論として、聖書テクスト外から事実の確
認を試みることは重要である。昨今の戦争において、戦争に直接参与する国や
民族が主張する情報には、多分に誤情報や誇張、プロパガンダが含まれている
ことが、周知の事実となった。10 旧約聖書テクストも同様に信用に値しないと

and the Fate of Canaanites (Downers Grove, IL: IVP Academic, 2017), 31-72.
9 この問いを議論するにあたり、キリスト教徒の間でしばしば用いられる「聖書的」
という言葉の用法について留意されたい。本稿は、基本的に「聖書的」という言
葉の使用を避ける。なぜならば、ほとんどの場合において、「聖書的」という言
葉は「（その言葉の使用者が信じるところの）正しい聖書の理解の仕方、あるい
は神学」を意味しているように思われるからである。誰かが「聖書的」見解を掲
げた場合、その見解とは異なるあらゆる考え方は、その人にとっては全て「非聖
書的」となることは必然であり、正しい「聖書的」理解をめぐる論争が勃発する
ことは避けられない。戦争と平和についての議論においても、自らの「聖書的」
を脇に置かなければ、聖書の理解を巡って新たな争いが起こってしまうが、それ
では本末転倒である。したがって、本稿において、筆者は決して「戦争について
の聖書的な解答」を提示するつもりはないし、そのようなものが提示できるとも
考えていない。本稿では、さまざまな考え方を紹介するが、それらが「正しさ」
や「聖書的」見解を互いに主張し合うためではなく、共に考え、対話を深めるた
めに用いられるならば幸いである。

10 たとえば、ウクライナ戦争において、ロシア当局あるいはウクライナ当局が発表
する「戦死者数」には大きな差異があり、客観的統計として利用することは不可



イスラエルによるカナン侵攻物語をどう読むか

59

主張したいわけでは決してないが、やはり、ヨシュア記が戦争における勝者側
の歴史記述であることは否定できない。とりわけ、戦争における残虐性という
実際に起こったと考えられる事柄の是非や解釈を検討するのであるから、聖書
テクスト外からの検証は、決して無駄にはならないであろう。ヨシュア記にお
いて、カナン征服が描かれるのは主に 6―11章であり、エリコ、アイ、エルサ
レムを含む山間部、ハツォルなどの街が、ヨシュア率いるイスラエル人によっ
て滅ぼされたとされている。それぞれの記述に関して、どのような考古学的発
見がなされているか、下記に短く紹介する。11

　まず、ヨシュアが最初に占領したとされるエリコに関しては、場所が同定さ
れており、その地には数百年にわたる生活痕と破壊痕が複数確認されている。
つまり、エリコは何度か建設され、しかし何度か破壊された形跡が残されてい
る。そのうちの一つの破壊をヨシュア記 6-8章の記述と照らし合わせる試み
がなされているが、破壊時期や街の規模などにおいて、聖書記述と考古学的発
見が一致しているということは困難である。続いて、ヨシュア記 8章には、ア
イが破壊されたとあるが、この街についても、破壊された痕跡ある遺跡が見つ
かっている。しかし、年代の不一致ゆえに、アイについても、聖書記述を裏付
けることは不可能である。一方、山間部の 4つの街（エルサレム、ヤルムテ、
ラキシュ、エグロン）においては、前 12―13世紀頃の破壊痕が見つかっており、
これはヨシュア記 10章の記述とおおむね一致している。ただし、ヘブロンに
関しては、同時代に人が住んでいたという証拠は見つかってない。また、ヨシュ
ア記 11章において破壊されたとされるハツォルに関しても、同時期に破壊痕
が認められ、イスラエル民族によるものであった可能性が指摘されている。す
なわち、ヨシュア記 10-11章の記述は、考古学においてもある程度は立証す
ることが可能である。
本稿は、考古学的見地から聖書記述の歴史性を評価することを目的として

能である。
11 次段落の記述は下記を参照した： Amihai Mazar, Archaeology of the Land of the 

Bible: 10,000-586 B.C.E. (Anchor Bible Reference Library； New Haven and London: 
Yale university Press, 1992), 329-38、長谷川修一『聖書考古学』（中央新書、2013年）
110-114頁、杉本智俊『図説・旧約聖書の考古学』（講談社、2021年）47-61頁。



60

いるわけではない。 ただ、上記の議論を統合すると、考古学見地から少なく
とも言い得ることは、下記の通りである。すなわち、イスラエル人によるカナ
ン侵攻は、当時カナン地方全土で勃発していたというよりも、エルサレムを含
む山間部の限られた地域においてのみなされていたということである。後述の
ように、この見解は、ヨシュア記の記述と必ずしも矛盾するものではない。
続いて、上記の聖書外の考古学的議論を踏まえた上で、改めて聖書テクス

トを分析する。ヨシュア記には、カナン征服において、イスラエルが多くの戦
闘に勝利し続け、多くの領地を手に入れたことが記されている。ヨシュア記
12-13章には、占領した地域と占領していない地域とがそれぞれ記載されてい
るが、この記述によれば、ヨシュアが征服した地域は、非常に広大である。し
かし、このヨシュア記の記述に対して、士師記は異なる情報を提供している。
士師記 1章は、ヨシュア記が占領したと主張する土地の大部分について、「カ
ナン人を追い払わなかった（19、21、28、30、32、33節など）」と証言するの
である。すなわち、数多くの街が破壊されることなく存続し、カナン人がイス
ラエル領内に住み続け、イスラエル民族と共存していたということを、旧約聖
書自体が証言しているのである。実際のところ、戦争において破壊したとされ
る地域よりも、他民族と共存していたとされる地域の方が圧倒的に広い。
この士師記 1章の証言は、前述の考古学的発見と調和するものである。考

古学においてはイスラエルのカナン侵攻と都市破壊は局所的であることが示唆
されているが、士師記においても破壊された都市が実際は多くないことが証言
されているのである。なお、この不一致をヨシュア記と士師記の矛盾と解釈す
る必要はない。ヨシュア記においては、ヨシュアの功績を後世に伝える目的で、
彼の活動のうち代表的ないくつかの戦闘物語を詳細に記述している一方、士師
記はカナン入植からイスラエル建国までの経緯を説明しようとしている。それ
ゆえに、ヨシュア記で十分に説明されていなかったことを、冒頭に整理して提
示していると考えられる。つまり、ヨシュア記と士師記が、それぞれ異なる動
機や目的によって執筆されているゆえに、歴史記述にも差異が生じているので
ある。ヨシュア記と士師記の内容は、補完的であり、両書を照らし合わせるこ



イスラエルによるカナン侵攻物語をどう読むか

61

とで、カナン侵攻の実像が浮かび上がってくるのである。12

以上の考古学的な分析から導き出される命題は、イスラエルのカナン侵攻
は、少なくともドーキンスが非難するような民族浄化には当たらないというこ
とである。大規模な大虐殺が起こったというよりも、局所的にいくつか戦闘が
あったが、他民族との共存を選択したというのが聖書の証言に近い理解である。
しかしながら、ヨシュア記の戦闘における問題は、その規模の大小にあるわけ
ではない。問題とされているのは、戦闘に参加しなかった女性や子どもを含む
人々に至るまで殺害し、強姦を許容していたという残虐性である。被害者の数
が少なかったからといって、そのことが倫理的に許容されるわけではない。さ
らには、そうした虐殺を神が命じていたという証言こそが、より大きな問題な
のである。続いて、こうした問題について、オリエント学の観点から検討する。

３. オリエント学的観点

オリエント（あるいは中近東）とは、エジプトから、メソポタミア（現在
のイラク、シリア）、ペルシア（現代のイランやアフガニスタン）などを含む
広大な地域を指し、オリエント学とは、その地域において発生した文明とそれ
に付随する言語、文献、歴史、社会、経済などのあらゆるものを研究対象とす
る学問分野である。イスラエルもオリエント世界の一部であり、古代イスラエ
ルの諸様相を理解するためには、古代オリエント研究の成果は決して欠かすこ
とができない。事実、旧約聖書は、古代イスラエルと周辺諸国との接触を幾度
も記述しているし、イスラエル人のルーツをバビロニア出身のアブラハムやエ
ジプト出身のモーセに見出すなど、古代オリエント世界から多大な影響を受け

12 他にも、五書やヨシュア記に度々出てくる「異邦人を追い払う」（出エジ 33:2、
34:11、レビ 18:24-25、28、民数 21:32、申命 9:1、11:23、18:14、19:1、ヨシュア 
24:8, 11-12, 18など）という記述に着目し、戦闘に先立って、イスラエルが敵陣に
警告を与え、非戦闘民が街から逃げる機会を与えていたということも指摘されて
いる。詳細は下記参照のこと：Copan, Is God a Moral Monster?, 181-82、Webb and 
Oeste, Bloody, Brutal, and Barbaric?, 231-62。この解釈に基づくならば、イスラエル
のカナン侵攻は、決して無防備の街を急襲し、無差別に住民を殺害したわけでは
ないということになる。ただし、この点は考古学的に論証することはできない。



62

ていることを自ら証言している。そもそも旧約聖書の原語であるヘブライ語も、
バビロニア語やエジプト語との関連がなければ、存在していないはずの言語で
ある。 古代イスラエルが周辺の世界から影響を受けているものは、当然言語
だけではない。法律、歴史記述、詩文学、知恵文学など、旧約聖書に含まれて
いる様々な文学もまた、周辺諸国の文学との関わりの中で、発展してきたもの
である。 さらに、その影響は、生活習慣、宗教儀式、建築方法、王制度を含
む社会制度や政治など、ありとあらゆる範囲に及ぶ。
その中には、戦争の仕方や戦術などの戦争の流儀、あるいは戦争に関する

文化というものも存在する。13 たとえば、ヒッタイト、アッシリア、バビロニ
アなどのオリエント諸国は、戦争において、それぞれの神の名による軍隊の召
集、神への誓願、犠牲を伴う祭儀、神託、「神が敵を王の手に渡した」という
定式の宣言などを行っていた。戦争への勝利は、神の介入によってもたらされ
ると考えられており、その感謝の証として、神への犠牲が捧げられていた。一
例として、アッシリア王・タクルティーニヌルタ（前 1244―1208年）の戦争
記述を取り上げる。タクルティーニヌルタは、ある敵国との戦争にあたり、アッ
シリアの国家神アッシュルと先祖とが締結した契約を想起し、アッシュル神に
戦闘への助力を懇願し、出陣の際には、この戦闘がアッシュル神の命にもとづ
くことを宣言している。また、アッシュル神の臨在の証として、軍旗や旗印を
携帯し、また祭司も従軍し、軍事的助言を行い、戦闘は神々の許可、すなわち
祭司や預言による神託が得られたときに行った。戦闘に勝利したときには、そ
の功績はアッシュル神に帰せられ、戦いから帰還した際には神々への犠牲を伴
う祭儀を行い、感謝が表明された。
これらの特徴は、旧約聖書も見出されるものである。すなわち、ヨシュア

記に見出されるさまざまな戦闘時の儀式や神託の宣言、記述における表現はイ
スラエル特有のものというよりは、古代オリエント文化の反映であると考える
ことができる。たとえば、「神が〇〇と言った」という神託はどうであろうか。

13 本段落の記述は下記を参照した：ピーター・C・クレイギ、『聖書と戦争：旧約
聖書における戦争の問題』（すぐ書房、1990年）182-191頁、山吉智久「解説 古
代イスラエルにおける「聖戦」思想をめぐる研究小史」『古代イスラエルにおけ
る聖戦』（教文館、2006年）156-57頁。



イスラエルによるカナン侵攻物語をどう読むか

63

ヨシュア記においては、戦争は神の命令によって開始され、人間が神に従うと
いう構図によってなされている。たとえば下記のような記述は、多くの戦闘の
場面でなされている。

主はヨシュアに言われた。「恐れてはならない。おののいては
ならない。戦う民をすべて率い、立ってアイに攻め上れ。見よ、
わたしはアイの王と、その民、その町、その地をあなたの手に
与えた。あなたがエリコとその王にしたとおりに、アイとその
王にもせよ。その分捕り物と家畜だけは、あなたがたの戦利品
としてよい。あなたは町の裏手に伏兵を置け。」14

字義通りに解釈するならば、戦争の責任、戦術の立案と実行、敵住民の殺害の
責任の所在は、命令を下した神にあるということになる。ヨシュア記において、
人間は神の命令に従っているだけに過ぎない。しかし、聖書を字義通りに読む
ということは、解釈者側に起因する前提であって、聖書解釈の絶対条件ではな
い。聖書テクストは、当時の文化脈や物語のジャンルや特性を踏まえて、多角
的に解釈されなければならない。古代オリエントの文化脈を考慮するならば、
たとえば、ヤハウェの神託とは、神が実際にヨシュアに語ったということを証
言しているのではなく、ヨシュアが神の名によって軍隊を招集し、祭司たちを
通して神託を確認・宣言し、神の名の下に軍隊を鼓舞し、戦闘を行った、と解
釈することも可能である。仮にそのような解釈に基づくならば、敵の虐殺を命
じたのは神ではなく、神の名を用いたヨシュアや祭司たちである、という別の
理解が生まれる。これは、今日に至るまで、数多くの戦争において実際に起き
ていることと同じ構図である。すなわち、人は古来より神の名を用いて、戦争
を正当化してきたのであり、ヨシュア記もまた同様の歴史を証言しているので
ある。旧約聖書の記述をそのような観点で、再解釈することは可能であろうか。
この点については、聖書論の問題が絡んでくるため、次節にて、別途議論を行
うことにする。

14 ヨシュア記 8:1-2



64

続いて、ヨシュア記と士師記の歴史記述における「敵を一人残さず、殺害
した」といった証言について、古代オリエント文献との比較の中で再検討する。
一例として、下記の三つの箇所を比べてみよう。

ヨシュアは全イスラエルとともにデビルに引き返し、これと戦
い、それとその王、およびそのすべての町を攻め取り、剣の刃
で彼らを討った。そして、そこにいたすべての者を聖絶し、一
人も残さなかった。15

そして彼（カレブ）は、そこからデビルの住民のところに攻め
上った。16

彼ら（ユダ）は、そこから進んでデビルの住民を攻めた。17

これらの箇所には、一度ヨシュアが全て息あるものを殺害し、一人も生存者を
残さなかったとされる街デビルが、その後少なくとも二度、イスラエルによる
攻撃を受けていることが描かれている。これらの記述は字義通りに解釈するな
らば、一見矛盾しているように見える。矛盾なく物語を理解するために考えら
れうる可能性は少なくとも二つある。一つは、一度完全に滅びた街デビルに、
他の住民が移り住んできて、街を再建していたという可能性である。しかしな
がら、短期間に街の再建が可能であるのか、またなぜイスラエル人は街に住む
ことをしなかっただけでなく、敵による再建を見逃していたのか、という問題
がある。実際のところ、これは、かなり無理のある説明である。
もう一つの可能性は、「そこにいたすべての者を聖絶し、一人も残さなかっ

た」といった表現は、一種の慣用表現であり、誇張が含まれているというもの
である。ウェッブとオエステが詳述しているように、古代オリエント世界にお

15 ヨシュア記 10:38-39
16 ヨシュア記 15:15
17 士師記 1:11


