
                        キェルケゴールと病 

 49 

 

 

キェルケゴールと病 

―『死に至る病』における「自己の病」をどう読むか― 

 

 

森田美芽 
 

 

序 

 

 キェルケゴールの『死に至る病』は、彼の数多い著作の中でも、日本で最

もよく読まれている作品といえるだろう。「死に至る病は絶望である」という

その主題も人口に膾炙している。 

とはいえ、その真意が十分に理解されているとはいいがたい。それは、彼

の著作の特殊な構造や、仮名と実名を使い分けての作家活動が原因といえる

が、その主題が、決定的にキリスト教的であり、キリスト者に向けて覚醒を

促すものであり、そのことを真に理解しうるのはキリスト者であるはずなの

に、逆にまたそのことが躓きとなっている。 

 また、キリスト教以外の立場からはキェルケゴールは実存主義の祖として

理解されている。人間の実存への鋭い洞察として、人間性の描写において卓

越した作品として、「美的」「倫理的」「宗教的」と呼ばれる実存の弁証法、あ

るいは「絶望」「不安」といった彼の独自の人間論がむしろ多くの共感を得て

いるのは事実である。 

 彼の著作を読むには、単純なキリスト教礼讃ではなく、単純な人間洞察で

はなく、その両方の理解を通して、さらに自己自身への適用がなされねばな

らない。 

 50

 『死に至る病』において、彼は語る。病という自覚のない絶望こそが最も

深刻な病である。しかし病であると自覚してもなお、人はそこから真実な癒

しを求めるとは限らない。しかもこの病は、自覚していない者は無論、自覚

している者にもより深刻な病である。 

 私たちはその前に足を止めよう。彼の立場が今日の私たちの聖書理解のス

タンスと異なることや、その憂愁の体質によりことさらに深刻であることを

あげつらうのはやめよう。むしろそうしたことで自分たちの優位を主張する

軽薄な自大主義こそ私たちの『死に至る病』ではないかという問いかけとし

て、この書を読み直すべきであろう。 

 それゆえ本論文では、キェルケゴールの『死に至る病』を通じて、病とし

ての絶望、信仰者としてのキェルケゴールの人間論的弁証法を読み解き、か

つそこから今日の私たちへの深い示しを聞く試みとしたい。 

 

Ⅰ キェルケゴール理解の方法、読まれ方とその問題点 

 

 まず、キェルケゴールの作品がどう読まれてきたかについて見ておきたい。 

 河上正秀は、『ドイツにおけるキルケゴール思想の受容』において、ハイデ

ガー、ヤスパース、アドルノら代表的なドイツの哲学者たちのキェルケゴー

ル理解を検討し、その中で、いわゆる実存哲学を初め、思想史に最も大きく

影響した概念として、「我有化」（Aneignung）を挙げている。 

 

  ところで、20 世紀初頭におけるキェルケゴール思想の＜我有化＞をどの

ように考えるべきであろうか。まさに＜我有化＞は、受容史にとって不

可欠なことばであった。すでにマルクーゼやブロッホ、さらにはハイデ

ガーにおいても見られるように、このことばが思想上の局面に絡む場合

には、主体の認識論的働きを超える主体の実践的営為を構成に入れると

いう視点がほぼ共通して働いたことが窺われる。受容の草創期にルカー

チが実存的志向を示したり、初期アドルノが全霊を傾けて取り組んだキ

ェルケゴールへの関心の所在も、かかる主体の実践的営為に大きく絡ん



                        キェルケゴールと病 

 51 

でいたからにほかならない 1。 

 

 「我有化」とは「わがものとする」即ち、思想に対しそれを、客観的、歴

史的問題として扱うのではなく、自己自身にとっての課題とし、そのうちに

自己を見出すことを課題とする立場である。それは、キェルケゴール自身が、

22 歳時にギーレライエの日記で書いた、実存的・内面的な真理の問題である。

自らの課題として、客観的な真理を見出すことではなく、自分自身がそのた

めに生き、死ぬことができるような真理を見出すこと」という、真理の主体

化と自己への関心、集中と同質のものである。 

 この「我有化」は、各々の思想家の受容の諸内実そのものを意味していた

と見なすことができる。彼の用いた主体、実存の語に、そうした実践的な意

味づけが彼の思想を介して希求されていたということである。いわばそれは

キルケゴール思想の受容における「諸可能性の豊かさ」を意味していたとも

言える。 

 しかしこの「我有化」の問題点は、それ自体がキェルケゴール受容におけ

る各人の多様さと、キェルケゴールを自分の側に都合よく引き寄せて理解す

る問題性をはらんでいることを、河上は指摘している。 

 

一方は＜逆説＞としての＜主体性の不真理＞の超越的契機を可能な限

り払拭することによって、歴史内在的＜主体性＞の意味を取得しようと

し、他方は、どこまでも＜宗教的なもの＞としての＜実存＞の超越性を

積極的に受け入れようと格闘したからである。しかし実存哲学における

受容の真相から引き出される帰結といえば、両者いずれもがキェルケゴ

ールの原意としての＜逆説＞・＜宗教的なもの＞をそれぞれにおいて逸

脱していったのである。ある時はその真意に達する手前で回避し、また

ある時にはその真意を変容させることで、まさに＜我有化＞されたので

                                                             
1 河上正秀『ドイツにおけるキルケゴール思想の受容』（創文社、1999 年）、338
頁 

 52

ある 2。 

 

 人間の主体性をそれ自身で真理とする立場（たとえばサルトル）のように、

＜主体性の不真理＞つまり人間存在の超越性との関連を無視して自己の実存

への関心のみを主眼とする立場、あるいはハイデガーのように、第一次大戦

という時代の不安をそのままキェルケゴール理解に持ち込み、実態としては

ニーチェに近いと思われる理解もある。またヤスパースのように、たとえそ

の実存の背後に神の存在を見たとしても、「限界状況」という概念と現実との

関係の曖昧さのゆえに、それ以上の洞察へと結びつきにくいケースもある。 

 このように、いわゆる実存哲学においてさえ、彼らはキェルケゴールの洞

察から新たな人間理解の視点を得ているが、キェルケゴールの意図を十分に

理解したわけでも、彼の主張した宗教性の意味が理解されたわけでもない 3。 

 一方、キェルケゴールの実存における宗教的超越性の深さを受け止めた代

表的な人物としては、カール・バルトを挙げることができよう。バルトはソ

ニング賞受賞の講演において、自らとキェルケゴールとの出会いを語ってい

る。バルトのキェルケゴールとの出会いは『瞬間』であり、彼はそこからキ

ェルケゴールの教会批判を真摯に受け止めたことを告白している。 

 

  私たちがかれ（注、キェルケゴール）にとくに魅力を感じ、喜びを見い

だし、教えられたことは、その鋭さにおいて仮借のない批判でありまし

た。その批判をもって、神と人間との無限の質的差異を抹消するすべて

の思弁に―キリスト教を直接的に伝達しようとするあらゆる試みに―

福音の絶対的要求と、自分自身の決断において福音にしたがう必要とを

美的に忘れてしまうあらゆる態度に―、一言でいえば、聖書の使信のあ

                                                             
2 前掲書、339 頁 
3 キェルケゴールの生誕150年記念の1963年に行われたユネスコ主催の国際会議

でも、サルトル、マルセル、ヤスパース、そしてハイデガーらの講演がなされた

が、まさにそれぞれにキェルケゴールとの出会いとその影響を語っているが、「キ

ェルケゴール本来の思想とは何か」を明らかにしようとしたわけではない。松浪

信三郎他訳『生けるキルケゴール』（人文書院、1967 年）を参照。 



                        キェルケゴールと病 

 53 

らゆる無害化に、私たち自身もそれから完全には解放されていなかった

私たちをとりまく神学のあまりにも要求の多すぎる、またあまりに安っ

ぽいキリスト教的性格と教会的性格に、かれが肉迫するのを私たちは見

たのであります 4。 

 

 バルトはキェルケゴールとの出会いによって、「神と人の絶対的質的差異」

という考えに示唆を受け、『ローマ書』第二版を書くことになる。「神と人の

質的差異」は、キェルケゴールの『キリスト教への修練』の中心概念である。

ただバルトは、この書が『死に至る病』における実存分析、神を意識するこ

とによってかえって神から遠ざかろうとする人間の根本的な罪の問題との

関わりで書かれた点についての顧慮は見られない。 

 彼は同時に、「キェルケゴールという学校を一度は通らなければならない、

しかし卒業しないでいつまでも留まるべきではない」と語っている。つまり、

キェルケゴールが示した実存の弁証法的性格の問題性と、この神の絶対性と

の関わりは、彼の課題とはならなかった。むしろボンヘッファーにおいて、

その萌芽を見出すことができるだろう 5。 

 即ち、キェルケゴールの言う主体性の真理は、同時に主体性の不真理でも

あるという二重性が、哲学者たちにも神学者にも十分理解されてきたとはい

えないのである。それゆえ、『死に至る病』を読むことは、他の彼の作品も含

めて、それを彼の意図の下に理解しつつ、なおそれを自己の問題として理解

するという困難な課題であるといえるし、であるからこそ、私たちが今日を

生きる福音主義キリスト者としての立場から、しかも一人の人間として彼を

読み、彼の中から学ばなければならないと言える。 

 

 

                                                             
4 ヒルシュ他『キルケゴール研究』（白水社、1968 年）、472 頁 
5 『獄中書簡集』において、ボンヘッファーは彼の実存の三段階説に対し、美的

段階における生の豊かさと、宗教的段階から美的段階へと、つまり日常生活の中

に戻ってこなければならないことを指摘している。『ボンヘッファー獄中書簡集』

（新教出版社、1988 年）225 頁参照 

 54

Ⅱ 作家性と仮名 彼の著作活動の中での意味 

 

キェルケゴールの著作は、多くの場合、美的人生観と倫理的人生観、さら

に宗教的人生観の対立と葛藤、そこからの飛躍を描く、主として仮名で出版

されたいわゆる美的著作（『これか‐あれか』、『人生行路の諸段階』『不安の

概念』『畏れとおののき』『受取り直し』『哲学的断片』『哲学的断片の結びと

しての非学問的後書』等）と、本名で出された宗教的著作『十八の建徳的談

話』『さまざまな精神における建徳的談話』『キリスト教的談話』等）の 2 種

類に分類されることが多い。『死に至る病』は、仮名を用いてはいるが、その

実は宗教的著作の代表として扱われる。 

 そこから彼の人生の著作活動を、美的著作から宗教的著作への発展と捉え

る向きもあるが、実際にはキェルケゴールは、仮名の作品と宗教的作品をほ

ぼ同時に書き進めており、それは彼自身の内的発展によるものというより、

作品における彼の目的の相違によるものである。真理を直接的に示すことと、

読者をして自己自身のうちに真理への関わりへと促すこと、これは、彼がい

わば二正面作戦のようにこの著作活動を進めてきた理由であり、その最終目

標は、言うまでもなく「キリスト教世界にキリスト教を再導入すること」で

あった。 

 逆に言えば、彼が人間の実存の様々な状態を描くときも、またその心理の

奥の知られざる葛藤に目を向けるときも、その焦点は常に人をキリスト教へ

と向けて覚醒させることであった。当時のデンマーク、彼のいうキリスト教

世界では、デンマークに生まれることにより全員が国教会の会員となる、つ

まりキリスト教的な内的実体がなくともキリスト者であることは自明な事実

であった。この中でキリスト教は一般の市民生活と変らないものになり、牧

師は単なる国家公務員のようになってしまった。彼はそうしたキリスト教界

への批判をこめて著作活動を行ったのである。 

 キェルケゴールのキリスト教は、実は二つの面がある。それは、一方で『キ

リスト教への修練』に代表される、「殉教のキリスト教」と呼ばれる、厳しい

キリスト教である。ここではキリスト者は、イエス・キリストと同時的に生

きることが求められる。即ち、イエス・キリストがそうであったように、む



                        キェルケゴールと病 

 55 

しろ人から誤解され、石を投げられ、その挙句十字架に無残な死を遂げた、

このキリストへの倣いを中心とした峻厳なキリスト教である。 

 その一方で彼は、神の恩寵への信頼と愛のキリスト教をも提示している。

これは「認容のキリスト者」と呼ばれる。『愛のわざ』の第二部に示唆される、

愛の自己放棄の厳しい要求のもとに謙るときに見出される神の寛仁や、日記

に見られる恩寵への信頼などが挙げられる 6。この「認容のキリスト教」と

しての側面は、1848 年の恩寵体験後により明確になっていく傾向がある。 

 即ち彼の著作は、人間の実存の諸相を自由な筆致で描き、読者をして自己

の内面の反省へと否応なく巻き込む、いわゆる「美的著作」と、キリスト教

の真理を端的に談話として直接的に語る「宗教的著作」の両面を通して、人

を単なる人間通に終わらせず、自己の実存に直面させ、そこに宗教的実存の

自己反省の運動へと招くための二重性の間に存在する。さらに宗教的著作に

おいても、神の恩寵の名の下に人が自己を甘やかし、「安価な恵み」としてし

まうことのないよう、恩寵の「濫用」を厳しく戒めている。 

 彼がここで用いた仮名アンチ・クリマクスは、仮名ヨハンネス・クリマク

スと対比され、「異常なまでの高さのキリスト者」とされる。ヨハンネス・ク

リマクスは、『哲学的断片』『哲学的断片への結びとしての非学問的後書』の

著者とされる。その意味は、実存の提唱者であり同時にフモリスト、すなわ

ち美的、倫理的人生観の各段階を理解し、その重要性を知り、かつそこでは

留まるべきでないことを理解しつつ、宗教的段階を期待しつつあえてそこに

踏み込まない存在である。キェルケゴールは自身を、「ヨハンネス・クリマク

                                                             
6 たとえば、S.Kierkegaard, Papirer (Gyldendal,1968-70), Ⅹ2A239． 

「いかなる人間もこれに耐えることができない。実際、彼が真剣であればあるほ

ど、彼の絶望も同じ瞬間に確実なのだ。そして、彼が律法を満たそうとすること

さえ、完全に彼には不可能になるのである。ここに「恩寵」がやってくる。恩寵

は、当然どこに不幸（不具合）があるかについて、十分に知っている。恩寵は律

法を満たすことに随伴するこの煩い（懸念）（それこそ律法の成就を不可能にし

た当のものだが）を取り去るのである。『恩寵』はこの煩いを取り去り、次のよ

うに言う『永遠の救済があなたに保証されている、ただ信じよ』と。キェルケゴ

ールにおいては、恩寵はそれ単独で語られるのでなく、必ず律法を初めとする神

の要求の実行の困難と共に主張されているのが特徴である。 

 56

スより上、アンチ・クリマクスより下」と位置づけている。つまり、アンチ・

クリマクスは厳しいキリスト教の実践者として、観察者に留まるヨハンネ

ス・クリマクスを超えて、いまだ理想に至っていないが自身で一歩を踏み出

そうとするキェルケゴールに対し容赦なく厳しい理想のキリスト教を要請し

ていることになる。 

 キェルケゴールの著作は、こうした彼の思想の二重構造を表している。彼

にとって「美的著作」と「宗教的著作」が直接的･発展的に繋がるものではな

く、むしろその両者の間に読者が真の自己を見出し、かつ神との関係におい

て真の自己であろうとする実存の運動を持つあるいは持とうとすることこそ、

彼の著作活動の目的である。従って、私たちが『死に至る病』に向うとき、

こうした彼の著作の全体を貫く主題と、彼がこの作品に与えた位置づけを理

解した上で読んでいく必要がある。 

 

Ⅲ 作品の背景と主題 

 

さて、『死に至る病』の成立の背景を見ておこう。大谷愛人『キェルケゴール

著作活動の研究』によれば、『死に至る病』と『キリスト教への修練』は、「最

初は一つの書物の二つの部分として、一緒に構想されており、原稿は殆ど一

緒に書かれていったとされている。その最初の着想が浮かんだのは 1848 年 2

月下旬の頃であったと想定される 7。 

 その内容について、彼はこう記している。 

 

  新しい書物が書かれることになろう。その題名は、根本的に治療する思

想、キリスト教的治療法、となろう。 

  ここでは贖罪の教義が扱われるだろう。まず病が根本的にどこにあるか

が示される。それは罪のことである。従って、それは二つの部分になる。 

  （･･････） 

                                                             
7 大谷愛人『キェルケゴール著作活動の研究』（勁草書房、1989－91 年）、1495－

96 頁 




