
列王記における病と癒し 

 5 

 

 

列王記における病と癒しについて 

 

南場良文 

 

初めに 

 

 列王記は病気の記述で始まる。それは、ダビデ王が老化のために平常の体

温を維持することが困難になったことを伝える。その対処法は、（現代人の目

から見れば奇異ではあるが）若い女性の体温で王を暖めるというものであっ

た（Ⅰ列 1：1－4）。この記事は、当時の人々が、健康（生命）と体温の間に

密接な関連があり、健康な者から衰弱した者へ体温を移すことによってある

程度生命を維持・強化できると考えていたことを示唆する 1。 

 旧約における同様の記事の検討は、当時病気がどのように理解されていた

か、聖書においてこの問題がどのように扱われているかを知るために必要で

ある。本論文では、特に列王記に限って、そこに見られる病（及び癒し）の

記述を考察してみたい。 

 

 

                                                             
1 ルートヴィヒ・ケーラー「ヘブライ的人間」(日本キリスト教団出版局、1970) 50
頁。なお、預言者エリヤとエリシャがそれぞれ病死した子どもを生き返らせた記

事からも、おそらく同様の思想を見て取ることができよう。Ⅰ列 17：21 でエリ

ヤは三度、死んだ子の上に身を伏せている。またⅡ列 4：34f. には、エリシャが

死んだ子に体を密着させたり、室内を歩き回ったりした（自らの体温を上げよう

としたと思われる）ことが記されている。 

 6

Ⅰ．病気に関係する用語 

 

 列王記には、病気・癒しへの言及が約 20 件見られる。にもかかわらず、「病

気とは何か」という問いに対する直接の答えは見出すことができない。それ

故、当時の病気の概念が現代におけるそれとどの程度合致するか、必ずしも

明確とは言えない。ここではまず、病気に関連する用語をいくつか取り上げ

ることによって、列王記の「病気」の概念を考察する手がかりとしたい。 

 

 Ａ．病気を表わす語 

 

 旧約聖書において一般に「病気」を表すために用いられる語根はחלה（ま

れにלא である。この語根は旧約全体で（ח 110 回 2、列王記では 20 回 3 用

いられている。לה は「身体的な弱さの状態」を示す語でח 4、多くの場合「病

気（である／になる）」と訳されるが、Ⅰ列 22：34、Ⅱ列 1：2、8：29 では

「負傷」、または「負傷に由来する病気」を指している 5。 

 

 Ｂ．健康を表わす語 

 

לה  ק の直接の反対語はח ז である。イザヤ「強い、強くなる」ח 39：1 に

は、ヒゼキヤ王が「病気だったが、元気になった」（ק ז יח ו לה  弱」＝ ח

                                                             
2 固有名詞として 3 回用いられているן ו ל  。を除くמח
3 ただし、このうち 3 回は「動詞の Piel 形＋ים נ という意味「嘆願する」＝「פ

の慣用句であるため、今回の考察の対象とはしない。 
4 K. Seybold, “חלה ,”in Theological Dictionary of the Old Testament IV (Grand Rapids, 
MI: Eerdmans, 1980), p.402. 
5 列王記には用例がないが、「精神的な苦痛」や「（病的な要素のない）弱さ」を

意味する場合もある。前者の例としてはⅠサムエル 22：8「心を痛める」、雅歌 2：

5、5：8「愛に病んでいる」等が挙げられる。後者の例は士師記 16：7, 11, 17 で、

サムソンが「弱くなる」事態に用いられる。この場合、サムソンは自分の持って

いた大力を失って「並みの人のように」なったのであって、健康を害した訳では

ない。 



列王記における病と癒し 

 7 

かったが、強くなった」）という表現があり、旧約における病気と健康が「弱

さ−強さ」というごく日常的、実際的な概念に基づいていることがわかる 6。 

 より広い意味でחלהに対立する語はום ל である。通常「平和」「平安」ש

と訳されるこの語は、「健康であること」も含め、世界と人間の健全・完全・

幸福と結びついた極めて積極的な概念を表す 7。従って病気の存在は、ום של

と相容れないものである。 

 

 Ｃ．治癒・回復を表わす語 

 

 旧約で通常「癒す」を意味する語根רפאは、列王記においては 7 回用いら

れている（Ⅰ列 18：30、Ⅱ列 2：21, 22、8：29、9：15、20：5, 8）。このう

ちⅠ列 18:30 では壊れた祭壇の「修復」、Ⅱ列 2：21, 22 では流産の原因とみ

なされた水の「浄化」、後の 4 回が病気・負傷の「癒し」に適用される。こ

うした例から、רפאは基本的に「（本来的な状態に）回復すること、直すこ

と」8を意味する語と考えられる。逆に言えば、病気は本来的な状態からの逸

脱・下落であって、回復を必要とする状態なのである。 

יה  。は「生命」を表す語根で、動詞形で「生き（てい）る」ことを表すח

従って、死人が生き返ることを指すのにこの語が用いられる（Ⅰ列 17：22、 

Ⅱ列 8：1, 5、13：21）のは当然であるが、死者ではなく病人についても適用

される場合がある(Ⅱ列 1：2、8：8, 9, 10, 14、20：1, 7) 9。これらの箇所では

病気が死の危険を伴うもので、そこから「健康で充実した生」10が求められ

                                                             
6 ただし、列王記ではזק  が病気の反対語として用いられた例はなく、むしろח

ד זק מא ו ח י ל י ח יה ו 「病気が非常に『重く』なる」という表現が見られる

（Ⅰ列 17：17）。 
7 F. J. Stendebach, “ום  in Theological Dictionary of the Old Testament XV (Grand ”,של
Rapids, MI: Eerdmans, 2006), p.19. 
8 M. L. Brown, “רפא ,” in Theological Dictionary of the Old Testament XIII (Grand 
Rapids, MI: Eerdmans, 2004), p.596f. 
יה 9 のみで病気の治癒を意味する場合（Ⅱ列ח 8：10, 14、20：1, 7）と、י ל יח מח ה

「病気から生きる」という表現が用いられる場合（1：2、8：8, 9）がある。 
10 H. Ringgren, “יה ח ,”in Theological Dictionary of the Old Testament IV (Grand 

 8

たのである。ここには病気の持つ別の側面、すなわち生命力の減退と死の領

域への接近という面が看取される。 

 

 Ｄ．要約 

 

 以上の用語から、列王記（及び旧約）の病の概念は基本的に「身体的な弱

さ」として理解される。それは日常的な「強さ」を失い、「平安」あるいは健

全で幸福な生を失った状態である。それはまた、人間の本来的な状態からの

下落であり、生命の衰えと死への傾きをもたらすものと言うことができる。 

 

Ⅱ．病気の名称・症状 

 

 列王記における約 20 例の病気・負傷の報告の中で、10 例は具体的な病名

を記さず、単にלה 、で表現している。このうちヒゼキヤ王の病気についてはח

最初לה とだけ記され、癒しの過程で「腫物」（を伴う病気）であったことח

が知らされる（Ⅱ列 20：1－7）。また、ו י ל ג לה את ר 足の病気にか」ח

かる」（Ⅰ列 ו、（15：23 ות ב ימ ר  ו אש י ל לה את ח 死の病をわ」ח

ずらう」（Ⅱ列 13：14）等、病気の部位を表すか、その程度・深刻さを示す

表現も見られるが、いずれにしてもלה  。という一般的な表現で括られているח

 特定の病気を示す言葉として特に目立つものは「ツァラアト」רעת 、でצ

（動詞形を含め）10 回用いられている（Ⅱ列 5：1, 3, 6, 7, 11, 27 (2 回)、7：

3, 8、15：5）。それ以外は、「流産」לת משכ 11が２回（Ⅱ列 2：19, 21）、「盲

目」についてはים ר ו נ ס 12が２回（Ⅱ列 ר・（6：18 ו ע 13が 1 回（Ⅱ列 25：7）、

                                                                                                                                      
Rapids, MI: Eerdmans, 1980), p.334. 
ל 11 のשכ Piel 形「流産を引き起こす」の分詞。 
12 文字通りには「目くらまし、ごまかし」の意。預言者エリシャが主に願ってア

ラムの軍勢を盲目にした記事に用いられている。 
13 旧約で通常「盲目」を表すのに用いられる語根。Ⅱ列 25：7 では、バビロン軍

に捕えられたゼデキヤ王が（人為的に）「盲目」にされたことを指すのに、ר ו ע

の動詞形（Piel）が用いられている。 



列王記における病と癒し 

 9 

「疫病」ר がדב 1回（Ⅰ列 8：37）、「腫物」ן י がשח 1回（Ⅱ列 20：7）と、

比較的用例が少ない。 

 列王記の病気の記述はほとんどすべて 14実際に起きた出来事を踏まえてい

るにもかかわらず、病気の具体的な症状について記述している箇所は少ない。

幾分でも症状について触れている箇所としては、Ⅰ列 1：1（ダビデ王の老化）、

Ⅱ列 4：18－20（シュネムの女の息子の病気）、5：27（ゲハジのツァラアト）、

20：7（ヒゼキヤ王の病気）が挙げられる。ただし、いずれも描写は簡潔で、

Ⅰ列 1：1 では老齢のため「夜着をいくら着せても暖まらなかった」、Ⅱ列 5：

27 ではツァラアトの症状として「雪のようになった」と一言記されているだ

けである。ヒゼキヤ王の病気についても、前述のとおりそれが「腫物」（を伴

うもの）であったこと以外、詳しいことはわからない。列王記における病状

の描写としては最も詳しいⅡ列 4：18－20 にしても、シュネムの女の息子が

屋外で頭痛を訴え、その日のうちに死んだことを伝える程度である。 

 以上のことから、列王記の病気の記述は多くの場合、「病気であった／病気

になった」という事実を報告することに重点を置き、具体的な症状にはあま

り関心を向けていないことがわかる。個々の病気を詳しく分析し、病気を分

類・特定しようという積極的な試みはほとんど見られないのである。 

 

Ⅲ．病気の原因 

 

 病気の症状の分析や病名の特定に関する消極的態度は、個々の病気の原因

解明においても影響を及ぼしている。すなわち、列王記においては、病気の

原因が何であったのか、高齢（Ⅰ列 1：1、14：4）や負傷（Ⅱ列 1：2、8：

28f.）は別として、ほとんど語られていない。 

 上記のような（言わば自明の）場合のほか、病の原因として挙げられてい

るのは「水」である。ただ 1 例ではあるが、Ⅱ列 2：19 でエリコの住民が、

この町は「水が悪い」ので流産が起こると訴えているのがそれである。この

                                                             
14 Ⅰ列 8：37「どんな病気の場合にも」のみが例外で、ここでは（祈りの中で）

将来起こり得るすべての病気を想定している。 

 10

訴えに対してエリシャは、（通常の癒しと異なり）流産の危機にさらされた女

性たちではなく、根本的な原因である水を「癒す」（または、あるべき状態に

回復する）ことにより、問題を解決している。 

 

Ⅳ．病気と罪 

 

 ある場合には、罪が病気を引き起こす原因と考えられている。ソロモン王

が神殿奉献に際してささげた祈り（Ⅰ列 8：22－53）の中に、さまざまな災

いが挙げられているが、その中の敗戦（33－34 節）・旱魃（35－36 節）・捕

囚（46－53 節）については、明確に、イスラエルが神に対して「罪を犯した」

結果起こるものと想定されている（33, 35, 46 節）。旱魃の記述の後に、「どん

なわざわい、どんな病気の場合にも」（37 節）という包括的な表現で病気が

取り上げられており、文脈上、病気も罪が引き起こす災いの一つと見なされ

ていると考えられる 15。 

 罪に対する罰として病気（及び死）がもたらされるという思想は、ツァレ

ファテの寡婦の場合にも見出される。彼女は、息子が病気のために死んだこ

とについて、預言者エリヤを非難してこう言っている。「あなたは私の罪を思

い知らせ、私の息子を死なせるために来られたのですか。」（Ⅰ列 17：18）。

この言葉は、病気の原因に関する、当時の一般的な考えを示すものであろう。 

 

 Ａ．罪が病気を引き起こしたと考えられる例 

 

 ただし、列王記における実際の病気に関し、罪が病の直接の原因と示唆さ

れている箇所はあまり多くない。おそらく、罪と病の結びつきが最も明白な

                                                             
15 たとえば Iain W. Provan, 1 and 2 Kings (New International Biblical Commentary.  
Peabody, MA: Hendrickson, 1995), p.79; Paul R. House, 1, 2 Kings (The New 
American Commentary. Nashville, TN: Broadman & Holman, 1995), p.145 を参照。 
 また、Ⅰ列 8 章と共通する災いが見出される申命記 28 章において、神への不

従順の罪に対する呪い・罰の一つとして病気が意識されていること（21f., 27f., 
34f., 59－61 節）も考慮すべきであろう。 



列王記における病と癒し 

 11 

例は、ヤロブアム１世の手の麻痺と、その子アビヤの病気及び死（Ⅰ列 14

章）であろう。 

 ヤロブアム１世の麻痺（Ⅰ列 13：1－6）は、ベテルの祭壇での出来事であ

る。この祭壇が将来ヨシヤ王によって穢されることを預言した「神の人」を、

ヤロブアムが捕えさせようとしたところ、その腕が萎えてしまうのである。 

 麻痺の直接の原因は、神の人に対する不遜、また彼の告げた神の言葉に対

する反抗の罪である。しかし、さらにその根底には、いわゆる「ヤロブアム

の罪」がある。それは王が、中央聖所としてのエルサレム神殿 16に対抗する

政治的意図から、ベテルとダンに偶像を置いたことを指す（Ⅰ列 12：25－33）。

この罪はヤロブアムの全家に及び、その滅亡を決定づけたのである（13：33f.） 

 ヤロブアムの家の滅亡は、その子アビヤの病気と死（Ⅰ列 14：1－18）に

始まる。従って、この出来事は独立したものではなく、13 章で明確にされた

王の罪と深く関わっている。この場合、アビヤの病気と死の原因は、彼自身

の罪というより 17ヤロブアムの罪であり、それは最終的にイスラエル北王国

をも滅ぼすことになるのである（14：6－16）。 

 病気ではないが、明らかに罪の故に「傷を負って」（Ⅰ列 22：34。動詞חלה

が用いられている）死んだのがアハブ王である。彼は先にはアラムの王を逃

がし、後にはナボテを殺して土地を取り上げたことで、自らの死とその家の

滅亡とを決定した（20：42、21：17－24）。王であることを隠すために変装

していたにもかかわらず、敵兵が「何げなく」放った矢によって致命傷を負

ったという記述は、彼の戦死が神から出たことを物語る。 

 このほか、罪と病気の関係が疑われるのは、イスラエル王アハズヤ及びヨ

ラムの場合である。ただし、彼らがヤロブアムの罪に倣ったことは記されて

いるが（Ⅰ列 22：52、Ⅱ列 3：3）、そのことと病気が直接関係あるかどうか

                                                             
16 ソロモンがエルサレム神殿奉献に際してささげた祈りによると、イスラエルが

罪を犯して災いを被った場合、彼らが神に立ち返るための拠り所となるべきはこ

の神殿であった（Ⅰ列 8：33, 35, 38, 48）。ヤロブアムの罪は、その拠り所を否定

することによって、神に立ち返ることからイスラエルを遠ざけたことになる。 
17 「ヤロブアムの家で、彼は、イスラエルの神、主の御心にかなっていた…」（Ⅰ

列 14：13） 

 12

は明らかではない。いずれにせよ、列王記は病気の原因よりも、彼らがその

後死に至った過程の方に注目している。 

 ツァラアトに限って言えば、ゲハジの場合はエリシャの意図に背いて金品

を得ようとしたことが原因である（Ⅱ列 5：26f.）。アザルヤ王については、

「主が王を打たれた」(15：5)という記述から、何らかの罪が背景にあると想

像されるが、それ以上の説明はない 18。 

 

 Ｂ．罪が病気の原因とは考えにくい例 

 

 以上、罪が病気の原因と考えられる、もしくはその可能性がある例を挙げ

てきたが、列王記には逆のケースも多い。先にツァレファテの寡婦の言葉（Ⅰ

列 17：18）を挙げたが、それが当時の一般的な考えであったとしても、彼女

の息子の場合にも適用されるかどうかは記されていない。 

 この寡婦も、同じような不幸に見舞われたシュネムの女（Ⅱ列 4 章）も、

預言者を神の人として受け入れ、厚遇し、その結果（食料の供給や不妊の解

消といった）良い報いを得た女性である。それが一転して息子を病気で失う

のであって、そこに「罪の報い」という要素を見出すことは困難である。 

 また、預言者であるアヒヤの盲目（または視力低下。Ⅰ列 14：4）や、エ

リシャの死の病（Ⅱ列 13：14－19）も、罪のためとは考えられない。前者は

高齢のためであり、エリシャの病も老化に伴うものであった可能性がある。 

 さらに、敬虔なヒゼキヤ王の病気（Ⅱ列 20：1－11）についても、罪がそ

の原因という説明は受け入れがたい。彼に死の告知をした預言者イザヤの言

葉にも、罪に対する糾弾という要素は見られない。 

                                                             
18 ユダの君主たちに関して、歴代誌における並行箇所を参照すると、そこには「罪

の報いとしての病」という概念が濃厚に見て取れる。アサの足の病気（Ⅱ歴 16：

7－14）、ヨラムの「不治の病」(21：11－20)、上記のアザルヤ（ウジヤ）のツァ

ラアト（26：16－23）は、すべて罪の報いとされている。これに対して列王記で

は、彼らの病気についての記述はごく簡潔である（Ⅰ列 15：23、Ⅱ列 15：5）か、

或いは記述がなく（ヨラム王の場合。その事蹟はⅡ列 8：16－24 参照）、罪が原

因であることにも触れられていない。 



列王記における病と癒し 

 13 

 このように見てくると、罪が病気の原因となる場合はあり得るが、すべて

の病気についてそうであると断定することはできない。列王記ではむしろ、

罪とは関係のない病気の例も多く見られるのである。 

 いずれにせよ、病気の原因について、列王記は必ずしも常に明示している

わけではない。それよりも、病気の治癒の可否と、癒された（または癒され

なかった）過程・方法により多くの関心が向けられている。 

 

Ⅴ．病気と預言者 

 

 列王記における病気と癒しに見られる顕著な特徴は、その大部分が預言者

との関連において語られていることである。病気・癒しの実例のうち、直接

預言者が関与していないのは、ダビデ王の老化、アサ王の足の病気 19、サマ

リヤの 4 人のツァラアト患者、アザルヤ王のツァラアト（Ⅰ列 1：1－4、15：

23、Ⅱ列 7：3－10、15：5）の 4 例に過ぎない。 

 病気に対する預言者の関与としては、病気をもたらすこと、病気の結末を

予告すること、病気を癒すこと、及び自分が病気になることが挙げられる。 

 

 Ａ．病気をもたらす場合 

 

 エリシャが主に願ってアラムの軍勢を盲目にした例がその典型である（Ⅱ

列 6：18－20）。同じくエリシャの宣言通り、ツァラアトがゲハジの身に現れ

た例も挙げられよう（5：27）。上の 2 例に比べると、預言者が積極的に病を

もたらしたかどうかやや不明瞭であるが、ヤロブアム１世の腕の麻痺につい

ても預言者の行動が引き金になっている（Ⅰ列 13：1－6）。なお、真否は別

として、ツァレファテの寡婦も、預言者のせいで息子が病死したと考えてい

る（17：18）。 

 

                                                             
19 ただし、Ⅱ歴 16：7－14 では、アサ王の足の病気が、予見者ハナニに「足かせ」

をかけて迫害したことと関係があることが示唆されている。 

 14

 Ｂ．病気の結末を予告する場合 

 

 預言者アヒヤは、ヤロブアムの子アビヤの病気に際してその死を予見した

（Ⅰ列 14：1－18）。エリヤも、イスラエル王アハズヤの病気が死で終わるこ

とを予告している（Ⅱ列 1 章）。エリシャの場合はやや複雑で、アラム王ベ

ン・ハダデの病気について「治る」との判断を伝えながらも、実際にはハザ

エルによって殺されるであろうことまで予見している（8：7－15）。イザヤ

はユダ王ヒゼキヤに対し、初め病死を予告しながら、後には神の新たな示し

によって回復を約束し、癒しの確かなしるしも与えている（20：1－11）。 

 

 Ｃ．病気を癒す場合 

 

 癒しに限って言えば、列王記には（ヤロブアム１世の麻痺からの回復や、

アラムの軍勢の視力回復も含め）8 例の治癒が報告されているが、いずれの

場合も治癒を行うのは預言者である。医者の存在や活動については、列王記

自体は何も語っていない。従って、医者に対する評価を直接知ることはでき

ないが、エリヤやエリシャが病死した子どもの体を暖めようとした（と思わ

れる）ことや（Ⅰ列 17：21、Ⅱ列 4：34f.）、イザヤがヒゼキヤの腫物に干し

いちじくを当てたこと（Ⅱ列 20：7）を一種の医療行為と考えるならば、少

なくともそうした行為は認められていたことになる。いずれにしても、癒し

がすべて預言者によることは列王記の特色の一つであり、このことは同じ時

代の出来事を扱う歴代誌と比較すると一層よく理解される 20。 

                                                             
20 列王記における 8 例の治癒のうち 7 例までが、歴代誌に並行記事を持たない。

かろうじてヒゼキヤ王の治癒のみが記載されているが、その記述はごく簡潔で、

列王記が 11 カ節を費やしているところをただ 1 カ節に集約している（Ⅱ歴 32：

24）。列王記ではこの癒しに関わって登場する預言者イザヤについて、歴代誌は

一言も触れていない。イザヤに限らず、歴代誌においては、預言者による癒しに

ついては一切述べられていない。 

 また、（これは列王記と同様であるが）歴代誌には医者についての記述もほと

んどなく、ただ 1 度、アサ王の足の病の記事において言及するのみである。「と

ころが、その病の中でさえ、彼は主を求めることをしないで、逆に医者を求めた。」



列王記における病と癒し 

 15 

 列王記では癒しは預言者によって行われるわざなので、たとえ結果として

は治癒がかなわなくても、病人は預言者を通して主なる神に伺いを立てると

いう形で癒しを求めた。先に挙げたアヒヤやエリシャがそれぞれ病気の結末

を予告しているのは、このような求めに対する回答である。 

 エリヤとアハズヤ王との関係（Ⅱ列 1 章）においては、様相がやや異なる。

ここではアハズヤ王が、主ではなくエクロンの神バアル・ゼブブに癒しを求

めようとして、エリヤの叱責を受けている。「バアル・ゼブブに伺いを立てに

行くのは、イスラエルに神がいないためか。…あなたは必ず死ぬ。」この言葉

は 1 章において 3 回繰り返されており（3f., 6, 16）、アハズヤの愚行とその報

いが強調される結果となっている。 

より直接的な形で預言者に癒しを求めた例としては、ヤロブアム１世（Ⅰ

列 13：1－6）、ツァレファテの寡婦（17：17－24）、エリコの住民（Ⅱ列 2：

19－22）、シュネムの女（4：18－37）、アラムの将軍ナアマン（5 章）が挙げ

られる。彼らは病気についての伺いを立てる、という形をとることなく、そ

の場で直ちに回復・治癒・蘇生を願い求めている。彼らの願いが実現するこ

とによって、預言者が真に「神の人」と認められるのである 21。 

 

 Ｄ．預言者が病気になる場合 

 

 これまで挙げた例から、預言者が人の健康／生命を左右する力を持つと認

められていたことが読み取れる。一方、預言者が病気になった記事は、常人

                                                                                                                                      
（Ⅱ歴 16：12）とあるのがそれで、ここでは医者（文字通りには「いやす者」、

複数形）が主なる神の信仰と相容れない存在であるかのように描かれている。お

そらくこの「医者」は、古代メソポタミアやエジプトに見られる医者のような魔

術的・異教的要素を持った存在であり、従って彼らに頼ることが罪とみなされた

のであろう（Brown, 前掲, p.600）。歴代誌における癒しは（いずれにせよ実例は

少ないが）、預言者によらず、「医者＝いやす者（複数形）」にもよらず、単数形

の「いやす者」である主（出 15:26 参照）の直接的行為とされているのである（Ⅱ

歴 7：14、30：20）。 
21 たとえばⅠ列 17：24（「今、私はあなたが神の人であり、あなたの口にある主

のことばが真実であることを知りました。」）参照。 

 16

と変わらない存在としての彼らの一面を示している。こうしてアヒヤは視力

が衰え、エリシャは死の病を患った。 

 しかし、アヒヤは目が不自由ながら、変装したヤロブアムの妻の正体を見

破り、その子アビヤが死に至ることを予告した（Ⅰ列 14：1－18）。また、エ

リシャが死の床で、アラムに対する勝利の象徴的行為をイスラエル王に求め

ると、後にその戦勝が実現した（Ⅱ列 13：14－25）。エリシャは死後も、そ

の骨に触れた死人を生き返らせるという奇跡をなしている（13：20f.）。 

 これらの例は、人の健康／生命を左右する力が、預言者でなく神からのも

のであることを示している。預言者は、（特に癒しに関係する際にはほとんど

の場合）「神の人」と呼ばれ、神の癒しの代行者として働く者だからである（Ⅰ

列 13：6、17：24、Ⅱ列 4：16, 27、5：14、6：15 等）。逆に言うと預言者は、

神の力なしに真の癒しを行うことはできなかった。癒しを求めて神に祈るこ

とは、偉大な預言者にとっても当然のことなのである（Ⅰ列 17：20f.、Ⅱ列

4：33）。 

 

Ⅵ．病気と神 

 

 Ａ．癒しの主体としての神 

 

 真の癒し手は預言者ではなく、預言者を通して働く神である。このことは、

ヒゼキヤ王の癒しにおけるイザヤの行動に、最も端的な形で表されている。

イザヤはまず、病気の王に主の言葉を告げに来た。それは死の予告である。

しかし、主は王の祈りを聞き、退出する途中であった預言者に命じて、今度

は癒しの使信を携えさせた。そして主の言葉の通り、王は癒されたのである

（Ⅱ列 20：1－7）。イザヤはこの場合、主に代わってその言葉を伝え、その

癒しのわざを行っているのであって、主体は神にある。 

 エリコの水の癒しにおいては、「わたしはこの水をいやした。」（Ⅱ列 2：21）

という主なる神自身の宣言によって、癒しの主体が明らかにされている。続

く「ここからは、もう、死も流産も起こらない。」という言葉により、この癒

しが一時的でなく永続的なものであること、この地から死と流産の恐れが根



列王記における病と癒し 

 17 

本的に取り除かれたことが示される。 

 この宣言は、出 23：25f.を想起させる 22。それは、食物と「飲料水」の祝

福、病気の除去に続いて、流産や不妊の根絶も主によってなされる、という

内容である。主なる神は、ここで（流産や不妊を含む）病気を取り除く者と

して描かれているのであって、Ⅱ列 2：21 と同様、癒しの主体として示され

ている。 

 

 Ｂ．病気を下し、癒す神 

 

 Ⅱ列 2 章の出来事はまた、水を本来的な（飲用に適う）状態にする奇跡と、

それに伴う主の癒しの宣言という点で、出エジプト記 15：26 を想起させる 22F

23。

そこでは、苦いマラの「水」が飲用に適するものとされた奇跡に続く主の宣

言の中に、（「エジプトに下したような」という限定はあるが）病気を下すの

は主なる神であり、病気を癒すのも神である、という思想が見られる。出 15：

26 は、神が癒しの主体であることを述べている点ではⅡ列 2：21 と共通して

いるが、列王記が病気（流産）の原因を水とするのに対し、出エジプト記は

（否定形ではあるが）神が病気を下すとしている点に違いがある。 

 列王記にも、神が病気をもたらすことを示唆する箇所がある。たとえば、

ツァレファテの寡婦の息子が病死した際、エリヤは祈りの中で、神がこの災

いを下したと言っている（Ⅰ列 17：20）。また、アザルヤ王は「主が彼を打

たれた」ためにツァラアトになった（Ⅱ列 15：5）。 

 やや特殊な例としては、ヤロブアム１世の手の麻痺が挙げられる。王の手

が萎えたとき、彼はただちに（回復のために）「主にお願いをして、私のため

                                                             
22 「あなたの神、主に仕えなさい。主はあなたのパンと水を祝福してくださる。

わたしはあなたの間から病気を除き去ろう。あなたの国のうちには流産する者も、

不妊の者もいなくなり、わたしはあなたの日数を満たそう。」 
23 「もし、あなたがあなたの神、主の声に確かに聞き従い、主が正しいと見られ

ることを行い、またその命令に耳を傾け、そのおきてをことごとく守るなら、わ

たしはエジプトに下したような病気を何一つあなたの上に下さない。わたしは主、

あなたをいやす者である。」 

 18

に祈ってください。」と神の人に依頼して容れられた（Ⅰ列 13：6）。ここに

は病気を下すのもそれを取り去るのも神であることが、端的に示されている。 

 神が病気を下し、また癒すという概念には、ナアマンの癒しを依頼された

イスラエル王の言葉、「私は殺したり、生かしたりする 23F

24ことのできる神で

あろうか。」（Ⅱ列 5：7）も関連がある。この言葉を裏返せば、「神には殺す

ことも、生かすこともできる」−−（病を下し）死の領域に移すことも、（癒し

を行い、或いは生き返らせて）生の領域に戻すこともできる−−という告白に

なるであろう。これと同様の表現は、モーセの歌（申 32：39）24F

25 やハンナ

の祈り（Ⅰサム 2：6）25F

26 に見られるが、いずれの文脈においても主なる神

の比類なきことが強調されていることは注目に値する。 

                                                             
24 用語の項で触れたיה が用いられている。ただし、ナアマンの癒しそのものにח

はיה וב（בשר）、אסף、טהרも使用されず、代わりにרפאも、先に述べたח といっש

た語が見出される。これは彼の病気がツァラアトと特定されていることに関係が

ある。 

 最も特徴的な語はטהר「きよくなる」（10, 12, 13, 14 節）で、レビ記 13－14 章

からも明らかなように、ツァラアトが癒されるべき病気というより、きよめられ

るべき「汚れ」であることを示す。なお、レビ記 14 章 7－9 節の記述からして、

ナアマンの水浴はツァラアトからのきよめの祭儀に必要なものであった可能性

がある。 

は、列王記の他の箇所では「集める」ことを示し、特に病気との関連はなאסף 

い。ただⅡ列 5 章（3, 6, 7, 11 節）においてのみ「（人をツァラアトから、または

ツァラアト患者を）取り去る、助ける」＝「（ツァラアトまたはその患者を）直

す」という意味で用いられている。 

וב  は通常「帰る、戻る」という意味の動詞であるが、Ⅱ列ש 5：10, 14 ではבשר

と結びついて「肉体が回復する」ことを表している。これはツァラアト特有の症

状によって損なわれた皮膚・身体の（外見上の回復も含む）治癒を意味する。特

に 14 節の「彼のからだは元どおりになって、幼子のからだのようになり」とい

う言葉は、治癒の完璧さを表すものである。 

 これらוב בשר、אסף、טהר 、により、ナアマンの癒しが、祭儀的な汚れの除去ש

病気からの解放、肉体の完全な治癒であり、つまり全き回復であることが理解さ

れるのである。 
25 「わたしは殺し、また生かす。わたしは傷つけ、またいやす。」 
26 「主は殺し、また生かし、よみに下し、また上げる。」 



列王記における病と癒し 

 19 

 

 Ｃ．世界に比類なき神 

 

 主の超越性は、イスラエルの領域外に及ぶわざ、或いは非イスラエル人を

対象としたわざにおいて一層明らかにされる。エリシャを狙ったアラム軍は

主によって盲目にされ、また回復された（Ⅱ列 6：18－20）。アラムの王ベン・

ハダデの病気に際しては、エリシャの指摘通りハザエルの簒奪という事件が

起こるが（Ⅱ列 8：7－15）、この君主の交替が神から出たものであることは、

すでにエリヤに対して告知されていた（Ⅰ列 19：15）27。これらの出来事は、

イスラエル以外の国（特にイスラエルの脅威となっている国）の軍勢も君主

も、主なる神の支配下にあることの実例である。 

 主なる神の前には、他国の神々は無力である。たとえば、ツァレファテの

寡婦に対して食料を供給し、その息子を蘇生させたのは主であって、フェニ

キヤの神、豊作と再生の神であるはずのバアルは何事もなし得ない（Ⅰ列 17

章）。アラムの将軍ナアマンもまた、自国では−−自国の神々からは−−得ること

のできなかった癒しの故に「私は今、イスラエルのほか、世界のどこにも神

はおられないことを知りました。」と告白する（Ⅱ列 5：15）。このように、

病気と癒しの出来事において、主なる神がイスラエルのみならず世界におい

て比類なき神であることが明確にされるのである。 

 列王記には、病気をもたらす悪魔・悪神も、病気を癒す（主以外の）神々

も登場しない。病気の問題は、特に人が癒しを求める場合には常に、主なる

神、世界に比類なき神との関係においてのみ取り扱われる。病気の症状の分

析や原因の究明、医療行為への関心等が往々にして薄れてしまうのは、旧約

聖書の記述における一般的な傾向でもあろうが、列王記においては特に主な

る神との関係−−具体的には、神の代行者・代弁者である預言者との関わり−−

が強調された結果であるとも考えられる。 

                                                             
27 イスラエル国内においても、病気療養中のヨラム王に取って代わったエフーに

ついて、同様のことが当てはまる。君主の交替はまずエリヤに示され（Ⅰ列 19：

16）、エリシャの時に（その関与によって）実現した（Ⅱ列 9：1ff.）。 

 20

 

Ⅶ．列王記の歴史と病気 

 

 最後に、列王記の歴史全体に影響を及ぼす二つの要素を取り上げ、病気・

癒しの問題がそれらの要素とどのように関わっているか考えてみたい。二つ

の要素とは、すでに触れたソロモンの神殿奉献の祈りと、「ヤロブアムの罪」

である。 

 ソロモンの祈り（Ⅰ列 8：22－53）は、将来イスラエルの罪の故に起こり

得るさまざまな災いを想定し、最終的な災いとしての捕囚を指さしている。

この祈りは、エルサレム神殿を拠り所とした罪の赦し、災いの除去、平安の

回復を目的としているが、一方では捕囚によって締めくくられる列王記の歴

史を予見する内容ともなっている。 

 ここでは病気が他の災いと共に挙げられているので（37 節）、この祈りの

内容から列王記における病気と癒しを考えるならば、病気はイスラエルの平

安を脅かす災いであり、癒しは災いの除去、平安の回復を意味する。さらに

究極の災いである捕囚との関係においては、病気はやがて来る最悪の事態を

連想させるもの、癒しは最悪の事態からの回復の希望を与えるものと言える。 

 次にヤロブアムの罪であるが、これは前述のとおり、特に北王国の滅亡と

捕囚を決定づけたものである。この罪に対する最初の警告（ヤロブアム１世

の腕の麻痺）と、罪がもたらした最初の結果（その子アビヤの死）に病気が

関わっている（Ⅰ列 13－14 章）。ここでは病気（と死）が、主なる神を捨て

て偶像に走る罪の重大さを浮き彫りにするのみならず、その罪の最終的な結

果としての捕囚・亡国（Ⅰ列 14：15f.）をも指さすのである。 

 このように、ソロモンの祈りと「ヤロブアムの罪」への言及とは、いずれ

も捕囚を視野に入れることで列王記の歴史と深く関わりつつ、後者は罪の警

告と糾弾、前者は罪の赦しと災いからの回復に重点を置く。この文脈におい

て、病気は罪・災いと結びつき、癒しは回復の希望につながるのである。 

 

 

 



列王記における病と癒し 

 21 

結び 

 

 以上の考察から、列王記における病気は、本来あるべき生命・健康の十全

さを失って弱くなった状態であり、癒しはその回復であると言える。病気の

原因は明確でないことが多いが、神に対する罪が原因となる場合がある。 

 病気の原因が何であれ、すべての癒しは預言者を通して行われる。癒しの

真の主体は主なる神、世界に比類なき神であるため、病気と癒しの問題は、

この神との関係においてのみ考えるよう求められている。 

 列王記の文脈に即して言えば、病気は、罪との関係で、また本来あるべき

満たされた状態を失うという点で捕囚に通じるものであり、癒しは、そうし

た状態からの回復という意味で、最悪の災いにおける回復の希望へと導く。

列王記は、「病気と癒し」に重なる「罪・災いと赦し・回復」の二者択一を提

示し、神との関係における正しい選択を求めるのである。 

 

                            （イムマヌエル綜合伝道団・高田教会牧師） 


