
                                        「神の人モーセの祈り」の意義                               

 3 

 

 

「神の人モ－セの祈り」（詩篇90篇）の意義 

 

 

鎌野直人 

 

 

Ⅰ. 問題設定 

 

 詩篇は「祈祷書」としばしば理解される。確かに様式批評の観点から「嘆

きの祈り（歌）」に分類される詩が詩篇には多く含まれている１。ところが、

「祈り」と一般的に訳されるתְּפִלָּהを標題に含む詩はわずか五篇（17, 86, 90, 
102, 142篇）にすぎず、それゆえに詩の標題としての「祈り」はある特定のジ

ャンルを規定していないと考えられている２。 
 一方で、「祈り」を詩の標題にもつ五つの詩篇を様式批評の観点から検討す

る時、90篇が際立ってくる。まず、90篇以外の詩は「個人の嘆きの歌」のジ

ャンルに分類されるが、90篇だけは「共同体の嘆きの歌」の特徴である一人

称複数が数多く用いられている（1, 7－10, 12, 14－15, 17節）３。標題には「神

                                                        
１ 様式批評の観点から作られた詩篇の「嘆きの歌」のリストについては、B.W.
アンダ－ソン「深き淵より：現代に語りかける詩篇」中村健三訳（新教出版社、

1989）302 頁を参照。 
２ Gerald H. Wilson, Psalms, vol. 1, The NIV Application Commentary, 59. 
３ このジャンルの分類に関しては、アンダ－ソン、74－82 頁を参照。なお、90
篇を「共同体の嘆きの歌」に分類することを躊躇する意見とそれに対する反論は

Richard J. Clifford, "Psalm 9： Wisdom Meditation or Communal Lament?" in 
The Book of Psalms：Composition and Reception, edited by Peter W Flint and 

 4

の人モ－セの祈り」（ ים�הִ�ה אִֽישׁ־הָאֱלֹ� לְמֹשֶׁ�תְּפִלָּה ）とあり、個人の祈り

を示唆しているが、詩の内容そのものは共同体、つまり「わたしたち」の祈り

である。もちろん、各詩につけられている標題と様式批評の観点から見たジャ

ンルとの不一致は他の詩にも見られる４。従って、標題とジャンルの不一致だ

けで90篇が詩篇の中で特別な位置を占めているとは言い切れない。しかし、

この点以外にも90篇にはいくつかの特徴が存在する。詩篇の第四巻（90－106
篇）の冒頭におかれている90篇は標題に「モ－セ」が出現する唯一の詩であ

る。そして、これに呼応するかのように第四巻にはモ－セに関する叙述が集中

している（詳細は後述）。つまり、モ－セと詩篇との関わりを考えるならば、

90篇は避けて通ることができない。 
 本論文では90篇の「神の人モ－セの祈り」という標題に焦点を絞る。そし

て、この標題の持つ意義を考察したい。さらに、この考察をすすめる中で、詩

篇全体の解釈に対する示唆ならびに新約聖書における「主の祈り」の位置づけ

に関して短く述べたい。 
 
Ⅱ. 神の人モ－セ 
 
 90篇の標題は、モ－セに「神の人（אִישׁ־הָאֱלֹהִים）」という称号を与えてい

る。「神の人」の表現は旧約聖書にたびたび表れ、モ－セ以外にも預言者がこ

の称号で呼ばれている。たとえば、エリヤ（Ⅰ列王17章、Ⅱ列王1章）やエリ

シャ（Ⅱ列王4―8章、13章）は「神の人」である。もちろんモ－セも「神の

人」と呼ばれているが、それはただ申命記33：1、ヨシュア14：6、エズラ3：

2、Ⅰ歴代誌23：14、Ⅱ歴代誌30：16、そして詩篇90篇の標題に過ぎない。 
 それでは「神の人」という称号はいったいどのような特徴をそれが冠せら

れる人に与えるのだろうか。モ－セが「神の人」と呼ばれている箇所を中心に

                                                                                                                          
Patrick D. Miller, VTSup 99 (Leiden：Brill, 2005) 190－205 を参照。 
４ たとえば60篇は「ダビデのミクタムの歌」（ ד�ם לְדָוִ�מִכְתָּ ）の標題を持ち、個人

の歌の色彩を示唆するが、詩そのものは「共同体の嘆きの歌」である。 
 



                                        「神の人モーセの祈り」の意義                               

 5 

考えてみたい。 
 まず、ヨシュア記14：6においてカレブはモ－セを「神の人」と呼んでいる。

そして「神の人」モ－セがカレブに誓って語った言葉（14：9）を、カレブ自

身は「主が・・神の人モ－セに言われたこと」（14：6）とも表現し、さらに

「主がこの言葉をモ－セに語られた」（14：10）とも叙述している。そして、

モ－セが誓ってカレブとその子孫に与えると約束した土地のことを「あの日に

主が語られた山地」（14：12）とカレブは呼んでいる。ここで、モ－セがカ

レブに誓った言葉はモ－セ個人のことばであったのか、主がモ－セに語った事

をモ－セが仲介したのか、ということを議論するのではない。この箇所から明

らかなのは、カレブにとってモ－セの言葉はイスラエルの一指導者のことばで

はなく、主のことばである、という点である。主のことばを仲介したか否かに

かかわらず、「神の人」モ－セを「みずからのことばを主のことばとして語る

権威者」とカレブは理解している。同様に、預言者が「神の人」と呼ばれてい

る箇所を見る時、「神の人」は主が語られたことばを民に仲介しているに過ぎ

ない箇所も多くある（Ⅰサムエル2：27、I列王12：22など）。しかし、「神

の人」エリヤ（Ⅱ列王1：10－12）や「神の人」エリシャ（Ⅱ列王5：10; 7：

2〔ただし7：1は異なる〕; 8：10; 13：19）の場合、彼らが発したことばは主

のことばを仲介したか否かの記述なしに、主のことばとして受け止められてい

る。さらに、無名の預言者が語った事を「主のことばとして呼ばわり告げた」

言葉として理解されている（Ⅱ列王23：16〔Ⅱ列王13：2－3参照〕）。 
 これらの箇所において、「神の人」は預言者、つまり主のことばの仲介者

に与えられた称号である。さらに、「神の人」の称号で呼ばれている預言者の

ことばは、預言者自身が自らのことばで語ったとしても「主のことば」と理解

されている。つまり、「神の人」の称号で呼ばれている預言者たちのことばは

主のことばと密接に結びついており、その結果、「預言者のことば」と「主の

ことば」を分離することはできない。なお、申命記33章において「神の人モ

－セ」（33：1）が祝福のことばをイスラエルに語っている。ここでモ－セは

仲介者として主がイスラエルの十二部族を祝福されるように祈るにとどまら

ず、彼らの将来を予告している（たとえば33：6, 10, 12, 17, 20, 22, 23, 25, 28
など）。後者の場合、モ－セはもはや主のことばの単なる仲介者ではない。主

 6

のことばを自らのことばとして語っている「神の人」である。 
 このように「神の人」が預言者と密接に結びついている一方で、「神の人」

の称号が神殿祭儀における規範と密接に結びついている箇所がある。まず、エ

ルサレムにおける朝夕の燔祭に関する規定は「神の人モ－セの律法」（  ת�תוֹרַ
ים�ה אִישׁ־הָאֱלֹהִ�מֹשֶׁ ）に記されているとある（エズラ3：2）。さらに、ヒゼ

キヤの時代、エルサレムでささげられた燔祭は「神の人モ－セの律法」に則っ

ている（Ⅱ歴代30：16）。また、Ⅰ歴代誌23：14において聖なるものを聖別

するアロンと対照されてモ－セが「神の人モ－セ」と呼ばれている。ここでの

「神の人」の称号は直接神殿祭儀と結びついていないようにも思える。しかし、

Ⅰ歴代誌23章及び24章が神殿での祭儀を担うレビ人の系図について記述して

いる点を考えると、モ－セの「神の人」という称号がここでも神殿祭儀と関わ

りがあることが類推されよう。 
 さらに、神殿祭儀との関わりの中で、「神の人」と呼ばれている人物はダビ

デがいる（ネヘミヤ12：24;Ⅱ歴代8：14）。そして、「神の人ダビデの命令」

（ יד אִישׁ־הָאֱלֹהִֽים�דָּוִ ת�מִצְוַ ）がエルサレムにおける礼拝（さんびやレビ人の

職制）の規範として機能している。もちろん、「神の人」の称号のつかない「モ

－セの律法（ ה�ת מֹשֶׁ�תּוֹרַ ）」という表現もあり、この表現が用いられてい

る箇所でも神殿祭儀とモ－セの密接な関わりが示唆されている（ネヘミヤ8：

1; Ⅱ歴代23：18）。さらに、「神の人」の称号をもたないダビデと他に複数

の人の「命令（מִצְוָה）」が神殿での礼拝やさんびを規定している（Ⅱ歴代29：

25; 35：15）。しかし、エズラ記、ネヘミヤ記、歴代志において、「神の人」

の称号が用いられているすべての用例が神殿祭儀の規範となる規定と密接に

結びついている点は否めない。そして、その規範はモ－セとダビデと深い関わ

りがある。なお、ここで述べてきた「神の人」の称号の用法は、先に述べた「預

言者」とほぼ同義と考えられる「神の人」という称号とは一線を画す。「神の

人」と呼ばれているモ－セやダビデはこれらの箇所ではいわゆる預言者と考え

ることはできない。むしろ、神殿祭儀の規範を与え、その執行に欠かすことの

できない特別な人物である。 
 「神の人」という表現に関する旧約聖書のいくつかの用例を見てきた。以上

の検討から、モ－セが「神の人」と呼ばれている場合、まず、「主のことばを



                                        「神の人モーセの祈り」の意義                               

 7 

自らのことばとして語る人」、つまり「預言者」を指す場合が考えられる。次

に、「イスラエルがエルサレムの神殿で礼拝する祭儀の規定とその執行におい

て欠くことのできない人」を示唆する場合が考えられる。もちろん、どちらの

場合も主とイスラエルの民の間に存在する特別な人物である点は変わらない

が、前者には「神殿の祭儀」との関わりが全くないことを考えると、この分類

は適切なものといえるだろう。 
 
Ⅲ. 詩篇におけるモ－セ 
 
 詩篇そのものに目を転じ、そこでモ－セがどのように描かれているかを考

えてみよう。モ－セは主の祭司として主のゆるしを乞い祈る者であり（詩篇

99：6－8、アロンとサムエルと共に）、主からエジプトに遣わされた使者で

あり（105：26、アロンと共に）、神の激しい怒りから民を救うために主の前

に立ったとりなし手である（106：23）。神に選ばれた（106：23参照）特別

な存在ではあるが、すべてのイスラエルの指導者を超越した人物ではない。

「主の聖徒アロン」と列記され（106：16）、主がイスラエルを導く働きの仲

介者としてアロンと併記されている（77：21［日本語77：20］）点からこの

ことが類推できよう。なお、モ－セと民との一体性は詩篇においては顕著に現

れている。モ－セは民のためにわざわいを被り、約束の地に入ることができな

くなった（106：32－33）。出エジプト記ではモ－セのみに神の属性が明らか

にされているが（出エジプト34：6－7）、詩篇においては「モ－セのみなら

ずイスラエルの民に知らされた」と歌われている（詩篇103：7－8）。以上の

ことから、モ－セは神に選ばれ、特別な働きに携わってはいたが、アロンやイ

スラエルの民と同列におかれた存在として詩篇に描かれていると考えること

ができる。そして、イスラエルの民とモ－セの一体性が強調されていることが

わかる（103：7－8や106：32－33など）。 
 それでは、90篇に注目してみよう。用語において申命記のモ－セの歌（32
章及び33章）と詩篇90篇がいくつかの共通点をもつことは何人かの注解者に

よってすでに指摘されている（たとえば ןמָעוֹ 〔詩篇90：1および申命記33：27〕、

לפֹּעַ 〔詩篇90：16および申命記32：4; 33：11］、יְמוֹתやׁש という特別な形 ְנוֹת

 8

〔詩篇90：15および申命記32：7］）５。また、詩篇90篇は出エジプト記32章

から34章にかけて描かれているモ－セの姿と数多くの共通点をもつ。神の怒

りによって滅び失せる（動詞כּלהおよび名詞אַףの使用）と語っている点（詩篇

90：7, 11と出エジプト32：10）、主に翻り（動詞 ׁובש）、思い直す（動詞נחם）
ように願っている点（詩篇90：13および出エジプト32：12）、そして神の契

約に対する忠実さ（חֶסֶד）が言及されている点（詩篇90：14および出エジプト

34：6－7）などである６。特に注目すべきなのは動詞 ׁובש および動詞נחםの
ニッファル語幹を用いて、主にその憤りを止めるように懇願している点（詩篇

90：13）である。David Noel Freedmanが指摘しているように、主にその憤

りを止めるように進言し、成功裏に収めたのはモ－セ（出エジプト32：12, 14）

とアモス（アモス7：1－6）だけである７。従って、詩篇90篇の詩を「仲介者

としてのモ－セ」８の祈りとして理解することは自然である。モ－セの登場な

しに主の憤りをとどめることはできないからである。ここに詩篇106：23と90
篇との共通点を見いだすことができよう。 
 これらの特徴を踏まえて詩篇90篇を「モ－セの祈り」（またはMcCannのよ

うに「モ－セならどのように祈るだろうかと想像して綴られた祈り」９と考え

た時、この祈りの祈り手、つまりモ－セはどのような人格として90篇では描

かれているだろうか。本篇が「共同体の嘆きの歌」のジャンルに分類されるこ

とから明白なように、詩人は個人の嘆きではなく、共同体の一員として共同体

の嘆きを主に祈っている。共同体の不義を詩人は共有し（詩篇90：7－8）、

それゆえ詩人自らも主の怒りのもとにあり（90：7, 9, 11）、その生涯は他の

人々同様に短い（90：5－6, 9－12）。このようにして共同体と悲劇的な経験

を共有する姿は、106：32－33に描かれているモ－セと共通する。従って、90
篇で「共同体の嘆きの歌」を歌っている詩人モ－セは、McCannが述べている

                                                        
５ Marvin E. Tate, Psalms 51－100, WBC 20 (Dallas：Word, 1990) 438. 
６ J. Clinton McCann, "The Book of Psalms" in The New Interpreter's Bible, 
vol. 4 (Nashville：Abingdon, 1996) 1042－43. 
７ David Noel Freedman, "Other Than Moses . . . Who Asks (or Tells) God to 
Repent?" Bible Review (Winter 1985) 59. 
８ McCann, "The Book of Psalms," 1043. 



                                        「神の人モーセの祈り」の意義                               

 9 

ように「イスラエルの存在と人間の存在のパラダイム」１０とまとめることが

できよう。イスラエルを代表している詩人は、主が翻って、いつくしみを示さ

れるようにと懇願している。 
 五書との関わりを考慮しつつ詩篇90篇を見直す時、まさに「共同体の嘆き

の歌」のジャンルにふさわしく、この詩篇に描かれている詩人モ－セは共同体

とその悲劇的運命を共有するひとりの人間である。その一方で、主に怒りを翻

すように祈り、その祈りが聞かれうる特別な、神に選ばれた仲保者でもある。

さらに、このモ－セの姿は90篇独特のものではなく、詩篇全体に共通してい

る。 
 
Ⅳ. 「神の人モ－セの祈り」の意義 
 
 なぜ共同体とその悲劇的運命を共有し、かつ神に選ばれた特別な仲保者（つ

まり、モ－セ）の祈りである90篇が「神の人モ－セの祈り」（ ה � לְמֹשֶׁ�תְּפִלָּה
ים�הִ�אִֽישׁ־הָאֱלֹ ）と標題がつけられているのだろうか。なぜ単に「モ－セの

祈り」とせずに、「神の人」という称号をイスラエルのこの指導者に与えてい

るのだろうか。モ－セは詩篇に頻繁に登場するわけではない。その一方で、ダ

ビデは詩篇の至る所（特に標題）に登場する。ところが、詩篇以外の箇所では

「神の人」と呼ばれていたダビデも、詩篇では一度もそのように呼ばれてはい

ない。たとえば、「ダビデの祈り（ ד�וִ�ה לְדָ�תְּפִלָּ ）」の標題を持つ詩が詩

篇には二つ存在する（17篇および86篇）。また、数多くの詩が「ダビデの（歌）」

に相当するלְדָוִדを標題に持つ。しかし、ダビデは詩篇の標題において「神の人」

とは一度も呼ばれてはいない。どのような理由で90篇の標題はあえてモ－セ

を「神の人」と呼んでいるのだろうか。 
 90篇の標題における「神の人』のニュアンスとして、先に述べた「自らの

ことばを主のことばとして語る権威を主から頂いている預言者」を当てはめて

みよう。つまり、90篇を「共同体から主への祈り」ではなく、「主からイス

                                                                                                                          
９ Ibid., 1041. 
１０ Ibid. 

 10

ラエルへの語りかけ」として読むことができる10F

１１。教会やシナゴ－グに与え

られた正典として詩篇を読む場合がまさにこの状況にあてはまる。つまり、

90篇という人から神の嘆きの祈りを「主のことば」として読む必要性を「神

の人」の称号の持つニュアンスは示している。 
 他方で「神の人」のニュアンスとして神殿での祭儀の規範との関わりを考え

た場合、この標題の持つ特異性の別の側面が浮かび上がってくる。すでに述べ

たように、「神の人モ－セの律法」（ ים�ה אִישׁ־הָאֱלֹהִ�ת מֹשֶׁ�תוֹרַ ）は、モ

－セを仲介者とする主との契約に則った、イスラエルの民のエルサレム神殿に

おける祭儀の標準を与えていた。この表現と90篇の標題は並行すると考える

ことができる。つまり、「神の人モ－セの祈り」（  ה� לְמֹשֶׁ�תְּפִלָּה
ים�הִ�אִֽישׁ־הָאֱלֹ ）は、モ－セを仲介とする主との契約に則った、イスラエル

の民のエルサレム神殿における祈りの規範として90篇を理解すべき事を示唆

している。つまり、自らの不義を認め、自らの滅びゆくべきことを受け入れ、

主のいつくしみの発露を求め、主がその怒りを翻らせるように求めることは、

単なるモ－セ個人の主への願いではない。また、イスラエル共同体の内的必要

から生まれてきた要求に限定してはならない。祈りの対象である主が、契約の

民であるイスラエルに神殿において共に祈るように求めた祈りの規範という

側面を忘れてはならない。つまりモ－セによるとりなしの祈りであると同時に、

共同体が共に祈るようにと主がモ－セを通して与えられた規範となる祈りと

考えることができる。もちろん、「神の人モ－セの律法」と「神の人モ－セの

祈り」の違いはある。前者は合成形の鎖による構文であるため、特定されたひ

とつの「律法」を指し示している。事実、「神の人モ－セの律法」の詳細な定

義には議論があるが、五書などに代表される律法全体を指していると考えてさ

しつかえない。ある特定の一つの律法である。しかし、「神の人モ－セの祈り」

は前置詞 לを用いた構文であるため、複数の存在が仮定される「祈り」のうち

の不特定の「ひとつの祈り」を表している。つまり、エルサレムの神殿におい

て祈るべき規範の祈りは数多く存在し、90篇はそのうちのひとつに過ぎない。

                                                        
１１ Brevard S. Childs による正典的アプロ－チは詩篇をこのように理解してい

る（Introduction to the Old Testament as Scripture [Philadelphia：Fortress, 



                                        「神の人モーセの祈り」の意義                               

 11 

ただし、このことは90篇のエルサレム神殿における規範性を否定するわけで

はない。 
 これまでの議論をまとめておこう。その標題と内容の五書との関わりから

「モ－セが共同体の一員として祈った祈り」として90篇は理解されてきた。

しかし、「神の人モ－セの祈り」という標題における「神の人」のニュアンス

を重要視した場合、この詩は「モ－セが共同体の一員として共同体と共に祈っ

ている祈り」でありながら、それを超越し、イスラエル共同体が契約の民とし

て神殿において祈るべき規範的祈りになっていると理解すべきである。モ－セ

の代表祈祷は民の共同祈祷の規範となったのであり、モ－セの代表祈祷である

からこそ民の共同祈祷の規範となりえたのでもある。従って、イスラエルの民

は、モ－セと共に主との契約に則って90篇を祈るようにまねかれている。 
 それではなぜ神から契約に基づいてイスラエルに与えられ、共同体が神殿に

おいて共に祈るべき規範的な祈りが詩篇の第四巻の冒頭に置かれているので

あろうか。このことは近年盛んになっている詩篇の編集に関する研究の成果を

援用すると明確になってくる。 
 Gerald H. Wilsonは王の詩篇に分類される詩篇2篇（第一巻の初め）、72篇

（第二巻の終わり）、89篇（第三巻の終わり）が詩篇最初の三巻の継ぎ目に

置かれている意図を探求し、2篇から89篇（つまり1篇を除いた最初の三巻）

までがダビデ王家の消滅に対する捕囚期の応答として編集されたと主張して

いる。そして、ダビデ王家を拒絶された神に対して、もう一度ダビデに誓われ

た約束を思い起こし、この約束を果たして下さいと第三巻の終わりで訴えてい

る（89：46－51）と理解した。さらに、1篇ならびに90篇から150篇（第四巻

ならびに第五巻）は捕囚期後に付け加えられたものであって、王制期以前のイ

スラエルの信仰を想起させ（90篇、105－106篇）、もろい人間の王族に信頼

するのではなく、王である主（93篇、95－99篇）に依り頼む（145－146篇）

ことを勧めたと彼はまとめている１２。あえて単純化するならば、第一巻から

                                                                                                                          
1979] 513）。 
１２ 彼の主張はGerald H. Wilson, "King, Messiah, and the Reign of God： 
Revisitng the Royal Psalms and the Shape of the Psalter," in The Book of 

 12

第三巻を通して、イスラエルの現在置かれている問題点（捕囚）が提案され、

第四巻から第五巻にかけてその問題に対する解決（王なる主）が提示されてい

るのだ。さらに、1篇は詩篇の最終形態において全体の導入である。そして、

1：2の「主の教え」（ ה�ת יְהוָ�תוֹרַ ）は五書に代表される律法を指すだけで

はなく、最終形態の詩篇そのものを指すと考えられている12F

１３。つまり、詩篇

は古代イスラエル神殿における礼拝で用いられた賛美や祈りが集められたも

のである一方で、まさに主からの教え（instruction）であり、主を知るため

の教科書である。なお、詩篇を主からの教えとしてとらえる考え方は決して近

年生まれてきたものではない。McCannはカルヴァンの詩篇注解を引用し、

「詩篇が正しく祈る真実の方法を教え」、さらに「神をほめたたえる正しい態

度を詩篇より完璧に教える書はない」とも言っている13F

１４。 
 さて、これらの研究の文脈の中で本論文の結論を考えてみよう。捕囚という

イスラエルを襲った危機的状況に対する解決が提示される第四巻の冒頭に、

90篇が「神の人モ－セ」の祈りとして置かれている。そのことによって、標

題ならびに詩そのものが第四巻において述べられるであろう解決の二つのポ

イントを予期的に提示していると考えることができる。まず、標題によって、

本詩はモ－セ個人のことばでありつつも、それを超越し、主から契約の民への

ことばであると示唆される。つまり、イスラエルの問題の解決は人間がみずか

らの力で発見するのではなく、王である主から与えられるものであることが示

                                                                                                                          
Psalms： Composition and Reception, edited by Peter W. Flint and Patrick D. 
Miller, VTSup 99 (Leiden：Brill, 2005) 391－93に簡単にまとめられている。なお、

詳細は以下の論文を参照せよ。Gerald H. Wilson, The Editing of the Hebrew 
Psalter, SBLDS 76 (Chico, CA：Scholars Press, 1985); "The Use of Royal 
Psalms at the 'Seams' of the Hebrew Psalter," JSOT 35 (1986) 85－94; "The 
Shape of the Book of Psalms," Interpretation 46 (1992) 129－42; "Shaping the 
Psalter：A Consideration of Editorial Linkage in the Book of Psalms," in The 
Shape and Shaping of the Psalter, edited by J. Clinton McCann, JSOTSup 159 
(Sheffield：JSOT Press, 1993) 72－82. 
１３ たとえば、J. Clinton McCann, A Theological Introduction to the Book of 
Psalms：The Psalms as Torah (Nashville：Abingdon, 1993) 18 を参照。 



                                        「神の人モーセの祈り」の意義                               

 13 

されている。しかし、そこにモ－セという律法と切り離すことのできない、特

別な人物がいることを忘れてはならない。次に、主から与えられた解決の方法

は、モ－セによって与えられた主との契約に則って、規範的な祈りである90
篇を共同体が神殿で祈り続けることであると「神の人モ－セの祈り」という標

題は示唆する。つまり、問題の解決のために必要なのは、まずエルサレムの神

殿において、そこで礼拝されている主に共同体が声を上げ続けることである。

もろく崩れ去るであろう人間の王に頼っても、解決は得られない。契約の民に

与えられた模範的な祈りを祈り続ける、つまり主に頼り続けることによっては

じめて解決への糸口が見いだされる。そして、神殿で礼拝を続ける事こそ、主

がイスラエルの民に詩篇を通して与えられる指針（instruction）のひとつで

ある。 
 最後に、新約聖書における祈りとの関わりを考えておこう。「主から教えら

れる規範的な祈り」という範疇に主の祈り（マタイ6：9－15；ルカ11：2－4）

が挙げられる。この祈りは詩編90篇を模倣したものではないが、主の祈りと

「神の人モ－セの祈り」はいくつかの点で共通点が挙げられる。まず、どちら

も神の直接的介入を求めている。主の祈りでは「神の国の到来」を求める点に

おいて、この特徴を見いだす事ができよう１５。次に、契約の仲保者（詩篇の

場合はモ－セ、主の祈りの場合はイエス）が模範的な祈りを民に取り次いでい

る点も忘れてはならない。神と民とを結びつける存在なしではこれらの模範的

祈りはありえない。単なる祈りではなく、「モ－セの祈り」であり、「主（イ

エス）の祈り」である。さらに、ルカ9：28－36において、「神の人」である

モ－セとエリヤと共にイエスがおられる点は興味深い。明記されてはいないが、

イエスも「神の人」のひとりとして認識されていると考えることができる。最

後に、二つとも個人の祈りではなく、「わたしたち」の祈り、つまり共同体が

主に求めている祈りである。契約の民が共に祈る事の重要性をこの特徴はわた

したちに思い起こさせるのではないだろうか。 
             （日本イエス・キリスト教団名谷教会牧師） 
                                                                                                                          
１４ McCann, A Theological Introduction, 20. 
１５ N. T. Wright, Jesus and the Victory of God (Minneapolis：Fortress, 1996) 
293. 

 14

                                 


