
                               

 1 

（特別寄稿） 

クリスチャンの霊性とアイデンティティの探求 

――キリストにある生き方の霊的・神学的理解に向けて１ 

 

スタンレー J. グレンツ 
翻訳：渡辺 聡                 

 

 

 私たちは「霊的」時代に生きている。モダン末期における先例のない状況

の中、今日のアメリカの人々は生活における霊的な側面に許容的になってい

るようだ｡２ それゆえ、これまで｢霊性｣という語は科学的世界に生きる人々

の語彙としては禁じられてきたかのように見えるのだが、今日にあっては普

通に人々の口にのぼる言葉であるというだけでなく、ファッショナブルであ

るとされている。これは組織化された宗教を避けるような人々にあっても言

えることである。実際、北アメリカでは、霊性は宗教の信奉者や宗教活動に

かかわっている人だけに必要とされているのではないと考える人の数は増え

ている。今日多くの人々は Peter Van Hess の｢霊的であるということは世界を

どのように経験するかとか、人生をどのように生きるかというやり方のひと

つの特徴である｣という言葉に同意するだろう｡３ 最近のいくつかの世論調

                                                             
１ （編集者注）この講演は、2004 年 4 月 27 日、福音主義神学会の招きにより東

部部会で発表されたものである。同講演はグレンツ氏を日本に招かれた西南学院

大学においてもなされた。なお、この論文は筆者の Asbury Theological Journal 54/2 

(Fall 1999)に所収されている“Belonging to God: The Quest for a Communal 

Spirituality in the Postmodern World” と What Christians Really Believe and Why 

(Louisville: Westminster John Knox, 1998)のセクションから改訂増補されたもので

ある。  
２ 例として, John Naisbitt and Patricia Aburdene, Megatrends 2000: Ten New Direc- 
tions for the 1990’s (New York: Morrow, 1990). 
３  Peter H. Van Ness, “”Introduction: Spirituality and the Secular Quest,” in 

 2

査がそれを証明している。アメリカ人で｢人は聖なるものを経験するために神

を信じる必要がある｣と考えているのは６０％にすぎない｡４ サンフランシ

スコ大学のある教授の宗教のクラスを履修する学生の８０％は、自分が｢霊

的｣であると考えているにもかかわらず、同じく 80％は自分が｢宗教的ではな

い｣と主張している。５ 

教会にいつも行っているカナダの成人は２５％以下であるにもかかわらず、

８２％が自分自身を「幾分か」あるいは「大変霊的である」と考えている。

そして約半数は、自分の生活が、この数年の間に、さらに霊的になってきて

いるとしている｡６ 今日の人々が、一般のまたとりわけキリスト教における

宗教活動からの霊性の分離をたやすく受け入れているので、多くの人々は非

宗教活動のうちに霊的意味を見い出していると主張している｡ ｢世俗的霊

性｣７と言われるこうした視点の提唱者たちはキリスト教の伝統に密接に結

びついていた言葉を（例えば霊）を、それがかつて持っていた神学的な意味

と切り離しながら日常的に用いているのである｡８ 

 最近「世俗的霊性」と呼ばれるような霊性への興味が増大しているという

ことは、教会にとっても油断ならぬチャレンジとなっている。何にもまして、

これはクリスチャンにとって「霊性とは何か」という問いを新たに引き起こ

しているからだ。９ 

                                                                                                                                      
Spirituality and the Secular Quest, ed. Peter H. Van Ness, volume 22 of World 
Spirituality: An Encyclopedic History of the Religious Quest (New York: Crossroad, 
1996), 2. 
４ “The Search of the Sacred: America’s Quest for Spiritual Meaning,” Newsweek, 28 
November 1994, 56. 
５ Martin Wroe, “American Pie in the Sky,” Third Way 18/7 (September 1995): 13. 
６ Sharon Doyle Driedger, “On a Higher Plane,” Maclean’s (Dec. 25, 1995-Jan. 1, 
1996): 23. 
７ 起源についての解釈の多様性と世俗的霊性の現代の表現の多様性については

Spirituality and the Secular Quest. 
８ 例として, Thomas Moore, Care of the Soul: A Guide for Cultivating Depth and 
Sacredness in Everyday Life (New York: HarperCollins, 1992). 
９ この言葉の今日用いられているような無定形な性格の叙述、ならびにこの言葉



                               

 3 

 福音派は一般的に言って霊性を、とりわけ改革派的な態度によって回心と

共に始まり終末的栄化において絶頂に至るような、単なる弟子訓練１０とか聖

化と同義に理解してきた｡１１ 弟子訓練と「霊的成長」に関する伝統的福音的

関心は正当化されようが、霊性はそのどちらにも還元されてしまうものでは

ない。反対に、現代における霊性への関心によって、突きつけられたチャレ

ンジは、霊的な存在が正しく明らかにされうる知的枠組みを探求することを

要求するのである。あるいは、神学の観点から言えば、霊性はそれが神学的

枠組みの中で考察される時にのみ、真実に、また十分に、理解されるのであ

る。神学の視野の中にそれを置くことが、霊性の一つの理解へと導くのであ

る。その霊性の理解というのは、弟子訓練か、それとも霊的成長か、といっ

たたぐいの「実用的なキリスト教」の狭い議論よりも、広くまた深いもので

ある。これと同様に重要なことは、簡潔に言えば現代的な霊性の探求という

一般現象は霊性についての新しい神学の必要性を引き起こすのだ。その神学

というのは、人生の充実を求めている人たちに、キリスト教信仰が与えるこ

との出来るユニークな視座についての豊かな理解を与えることになろう。 

 この講義の意図するところは、この急迫した議論に関わることである。そ

れゆえ、これから述べることは、霊的な神学の実践であろう。私のゴールは、

今日の人々の中に明らかに見られる霊的探求に対して、その意味と telos（目

的）を与えることが出来るようなキリスト教神学の知識の二つの中心的側面

を明らかに説明することである｡１２ 

                                                                                                                                      
の語源の短い説明については  Kenneth J. Collins, “Introduction,” Exploring 
Christian Spirituality: An Ecumenical Reader, ed. Kenneth J. Collins (Grand Rapids, 
MI: Baker, 2000), 10. 
１０ Donald F. Durnbaugh, The Believers’ Church: The History and Character of Radical 
Protestantism (New York: Macmillan, 1968), 210－12. 
１１ この観点についてのバプテストの言及の例として Bruce Milne, Know the 
Truth: A Handbook of Christian Belief, second edition (Leicester, England: InterVarsity, 
1998), 240－43. 
１２ キリスト教の霊性に於ける神学的テーマの多様性の有用なリストとして John 
R. Tyson, “Introduction,” in Invitation to Christian Spirituality: An Ecumenical 
Anthology, ed. John R. Tyson (New York: Oxford University Press, 1999), 4－45. 

 4

 

１. 人間学のキリスト教的霊性との関連 

 もし、霊性に関してキリスト教思想家の間に全員が同意する一致した見解

に近いものがるとしたら、それは一般的に「クリスチャン生活」と呼ばれる

ものについての別の表現であろう。 福音主義神学者たちも、この見解に関し

ては例外ではない。一例を挙げると、Millard Erickson の代表作、1998 年出

版の『キリスト教神学』第２版の中でさえ、霊性そのものついて書かれた部

分はなく、「クリスチャン・ライフ」というトピックについては長々と取上げ

られていた｡１３ Dallas M. Roark はさらに典型的な例である。バプテストの

神学教育者である Roark は『クリスチャンの信仰』という著作の一つの章全

部を「クリスチャン生活」にあてており、その中で伝統的な、回心、聖化、

および栄化を取り扱っている｡１４ 

 このように広く共有されている見解では、クリスチャンの霊性を構成する

クリスチャン生活とは、「キリストにある生活」つまり「キリストが住まわれ

る状態」１５ あるいは、もっとすすめて言えば、聖霊にある生活あるいは聖

霊が内住してくださる状態なのである。それゆえ、Gordon S. Wakefield は、

「異なる形をとり、異なるテクノロジー（技術）とかかわる」ようなクリス

チャンの霊性の様々な多様性というものは全て「パウロが言うところの『キ

リストにある生活』あるいは聖霊というものの中に理解されうる」かもしれ

ないと述べている｡１６ 同様に Jordon Aumann はクリスチャンの霊性の定義

を、「恵みの内にある生活を通じてキリストの神秘（奥義）に参与すること」

                                                             
１３ Millard J. Erickson, Christian Theology, second edition (Grand Rapids, MI: Baker, 
1998), 986－95. 
１４ Dallas M. Roark, The Christian Faith (Nashville: Broadman, 1969), 228－50. 
１５ この見解が改革派の歴史の中で霊性の核心であったことを示唆するものとし

て Howard L. Rice, Reformed Spirituality: An Introduction for Believers (Louisville, 
KY: Westminster/John Knox, 1991), 27. 
１６  Gordon S. Wakefield, “spirituality, forms of,” in The Oxford Companion to 
Christian Thought, ed. Adrian Hastings, Alistair Mason and Hugh Pyper (Oxford: 
Oxford University Press, 2000), 685. 



                               

 5 

であるとする。彼はそれをさらに伝統的なローマカトリックの思想と似た考

え方で、クリスチャンの徳によってもたらされる物として考える｡１７ 反対

に Michael Downey は妥協は一切許さず｢クリスチャンの霊性は単なるクリス

チャン生活の一つの次元というようなものではなく｣、むしろそれは｢聖霊の

存在と力の中にある、またはそれらを通じて生かされるクリスチャン生活そ

のものである｣と主張する｡１８ 同様の言及はクリスチャンの霊性の特徴の

理解を大いに助ける定義の一つである次のことばにも見られる。John Tyson

はこの用語が、「神の恵みを受けることによって、またすすんで罪から離れる

ことと…… 『聖霊に従って歩むこと』によってクリスチャンが経験する神と

の関係と結合と調和を形容している」と結論づける｡１９  

 ここでもまた、福音主義神学者たちは同じ様に議論に参加している。20 世

紀初頭に E. Y. Mullins は、彼の説教集『キリストにある生活』というタイト

ルの選択によっても明白なように、このテーマについて同様な発言をしてい

る｡２０ August Hopkins Strong２１やその他の多くの同時代の思想家と同様に、

Mullins はキリストとの結合の聖書的概念に焦点を合わせたのだが、彼はそれ

を｢キリストにある｣存在についてパウロがイメージした同様な概念と密接に

関係したものとして理解したのである｡２２ 

 キリストにある生(キリストと結合するという考えと共に)としてクリスチ

ャンの生涯を描写することは、クリスチャンの霊性という中心的な神学のテ

ーマに的をしぼって、それを正しく言い表している。しかし、「キリストにあ

                                                             
１７ Jordan Aumann, Spiritual Theology (London: Sheed and Ward, 1980), 18. 
１８ Michael Downey, Understanding Christian Spirituality (Mahwah, NJ: Paulist, 
1997), 45. 
１９ Tyson, “Introduction,” 1. 
２０  Edgar Young Mullins, The Life in Christ (Philadelphia: American Baptist 
Publication Society, 1917). 
２１ Augustus Hopkins Strong, Systematic Theology, three volumes (Philadelphia: 
Griffith and Rowland, 1909), 3:795－97. 
２２  Edgar Young Mullins, The Christian Religion in Its Doctrinal Expression 
(Philadelphia: Roger Williams Press, 1917), 409－10. 

 6

る生」という概念はその意味を導き出してきた神学的枠組みの中に据えられ

た時にのみ正しく理解される。この枠組みの１つの決定的な側面は人間の本

質の特定の理解であり、それは人間学の中でもある特定の学問領域のことで

ある｡ 

 

２. 自我の探究 

 クリスチャンの霊性に関する神学の人間学的な構成要素は、現代社会の

中に非常にはっきりと現れている霊的なものへの探究と関連性がある。それ

は具体的には真の人間性の探求におけるクリスチャンの霊性の理解と関連し

ている。 

真の人間性というのは、もちろんのことクリスチャンにとって重要な関心

事である｡Lawrence O. Richards はクリスチャンの霊性を｢神との結合の内に

この世において生きる人間の生｣とまで定義する｡２３ この真の人間性の探

究はもちろんキリスト教だけのものではない｡ むしろ、それは数多くの他宗

教的伝統やなかには宗教の伝統を持たない支持者たちによっても共有されて

いるものである｡「霊性の人間的核心」という実に適切な題をつけた本の中で、

心理学者 Daniel Helminiak は人の霊性の理解と人間性の本質についての見解

との間の関連について指摘して｢霊性はもっとも深い人間性の意味に関係し

ていると考えられている｡ 霊性について考えるということは実際には、いか

に人間とは何かという問いに答えるかということにかかわっているのだ｣と

言っている｡２４ それゆえ今日、多くの人々は、根本的に霊性とは｢もっとも

豊かな意味で人間となる｣ということをもたらすものであると言う John 

Macqarrie に同意するであろう｡２５ 

 もっとも豊かな意味で人間となるとはどういうことだろうか？ 現代のさ

まざまな提案の中でも再三現れるテーマは、霊性を人格統合への探究と見な

                                                             
２３ Lawrence O. Richards, A Practical Theology of Spirituality (Grand Rapids, Mich.: 
Zondervan, 1987), 50. 
２４ Daniel A. Helminiak, The  Human Core of Spirituality: Mind as Psyche and 
Spirit (Albany: State University of New York Press, 1996), 5. 
２５ John Macquarrie, Paths in Spirituality (New York: Harper and Row, 1972), 40. 



                               

 7 

す｡ Helminiak は人間性の豊かな実現を体、精神、そして霊における個人的

統合と結びつける｡２６ この関連を考え出すことにおいて Helminiak は例外的

存在ではない｡ Sandra Schneiders は霊性への多様な道筋に関する彼女の研究

上の根拠から、この概念に関する多様な定義の全ては「個人を超えた何かと

に関連して生を統一することと、何か関係がある」ことを示唆していると結

論付けている｡ このゆえに、最も広い意味で、霊性とは「孤立と自己陶酔に

関してではなく、人が知覚する究極の価値へ向けて、意識的に人生を統合す

るために励むことの経験」のことである｡２７ 同様に、Downey は、霊性への

多様な現代のアプローチのすべてに共通している中心的で継続的になされて

いるひとつのことは、｢断片化と非人格化の諸力に直面する中での人格の統合

への探究｣なのだという認識を示している｡２８ 

 これらの研究は真の人間性の現代的理解がいかに個人のアイデンティティ

と自我とに密接な関連をもっているかという事を示している｡ 実際、現在見

られる霊性への関心は、少なくとも部分的には自我の探求なのだと言うこと

が出来るであろう｡ 霊的なものの探究は、個性の統一された感覚と個人のア

イデンティティの間にある類似性を見つけるいくつかの試みの中から生まれ

た｡ この観点から問題を概観することによって、なぜ霊性がそんなに容易に

ポストモダンの状況に於ける標語となりうるのかということが示唆される｡ 

なぜならポストモダンの状況のひとつの決定的な特徴は中心的な自我の喪失

だからである｡ 

 自我の興隆と終焉の詳細を十分に語ることはこのエッセイの範囲を超えて

いるが、２９ ここで簡単なスケッチをしておいてもよいだろう｡ 古代世界に

おいては、自我の感覚あるいは個性は宇宙の中にある人間の場所と密接に結

                                                             
２６ Helminiak, Human Core of Spirituality, 24, 201－22. 
２７ Sandra M. Schneiders, “Theology and Spirituality: Strangers, Rivals, or Partners,” 
Horizons 13/2 (1986): 266. CHECK [Downey 15] 
２８ Downey, Understanding Christian Spirituality, 14. 
２９この発展についての筆者のより深い取り扱いについては Stanley J. Grenz, The 
Social God and the Relational Self: A Trinitarian Anthropology of the Imago Dei 
(Louisville, KY: Westminster John Knox, 2002), 58－137. 

 8

びついていた。このように、宇宙の広大さと威厳を熟考する時、ヘブルの詩

篇の著者は驚嘆を持って「そのあなたが御心に留めてくださるとは人間は何

ものなのでしょう。人の子は何ものなのでしょう、あなたが顧みてくださる

とは」（詩篇 8：5）と宣言したのである｡ 詩篇の著者はこうして人間を創造

のコンテクストに据えることによって、また他の被造物のうえに支配を振る

うという人間の召しについて語ることによって、この質問に答えたのである。

しかしながら現代においては、人間は、今では単なる｢自然｣現象として理解

されるようになった、あの創造から切り離された存在となってしまった｡ 創

造の秩序内に安心していられる存在としての人間を考えた詩篇の著者とは対

照的に、現代に於ける真の人間性の理解の探究への応答として、またひいて

は個人のアイデンティティの探究への応答として、それは自我の構築という

形をとったのである｡ このような展開のきっかけはアウグスティヌスの内面

への転向、つまり、彼による神の探究が内面的領域の奥まり（内省）のうち

にあるということのなかに見られる｡ しかし、個の感覚を通じたアイデンテ

ィティの構築のための衝動は、啓蒙主義の目覚めの中に始まった。つまり、

哲学者が人間であることの意味が何であるかという問いの中心に横たわって

いるのは、理性あるいは合理性であると宣言した時である。それらは今日に

おいては自然環境と社会のコンテクストから離れることの出来る人間の能力

として理解されている。つまり世界を客観化することが出来る人間の能力と

して理解されている。 

 客観化された世界からの離脱は、自然や社会の影響から離れ、自分自身の

内にある目的を選ぶ自由という感覚、すなわち個の自律という近代主義者が

理想とするものの基礎を形成した｡３０ 個の自律が高められることは、反対

に、社会が個別の要素で成り立っているという理解へと導いた｡ 社会は自分

たちが個人的に選んだ目的を追求する、自律し独立した自我の集合体として

見なされるようになった｡ これは結果的に自己創作的、自己充足的で、高度

に中心化され、時を通じて持続し、日々の生活を特徴付けるところの移り変

                                                             
３０  Charles Taylor, Human Agency and Language: Philosophical Papers, Vol. 1 
(Cambridge: Cambridge University Press, 1985), 4. 



                               

 9 

わる関係性を超越するような｢真の内面化された人格｣としての、近代的な自

我を構築する。この自我は、たとえ周りの世界が崩壊するようなことがあっ

ても、統一性を保つ事が出来る中心となりうると考えられていた｡３１ 

 しかし今、思想家たちはこのような中心化された自我という観念を根拠の

ない空想にすぎないとして否定する。それは啓蒙思想の精神の幻影以上の何

ものでもないとして捨て去られたのだ｡ 今日の共同体主義者達は、人間の自

我とは、社会の構築に先立って存在し、従って純粋に契約社会の秩序を形づ

くるところの客体化され、孤立した観察者よりもむしろある意味で社会関係

によって作り出されるものだと断定する。ポストモダン思想家たちは、社会

的に作り出された自我や、広大な網目の中の位置、連鎖、交差の一点、変動

する関係と瞬間的な選択の束などを繰り返し描き出す｡ しかしこれは自我が

もはや生活上の変動から離れては成り立たないということを意味している｡ 

さらに、私たちが今生きているめまぐるしく変化する世界は、自我の流動性

を悪化させているのだ｡ フランスの哲学者 Jean-Francois Lyotard が言うよう

に、｢めいめいは今までになかったような、より複雑で移動性のある関係の構

造の中に存在する｣ことになる｡３２ その結果は非永久的なだけではなく高

度に不安定な自我である。それゆえポストモダンの状況は、モダンな世界の

理想であった自我を特徴付ける安定と統合を、あたかも Fredric Jameson が、

｢精神の断片化｣３３と名づけた複数の主観性のなかに自我が裂片となってい

くような状態へと、変えてしまうことを必然的に伴うのだ｡ カナダがその国

家のモットーを｢多くの多様な者が１つの中に｣というものに変えてしまった

ことをさして、Michael Adams が「（このモットーは）単に私たちの社会を描

いているだけでなく、その中に住む私たち３０００万人のそれぞれ個人のま

                                                             
３１ Philip Rieff, The Triumph of the Therapeutic: Uses of Faith after Freud (New 
York: Harper and Row,1966), 5. 
３２ Jean-Francois Lyotard, The Postmodern Condition: A Report on Knowledge, trans. 
Geoff Bennington and Brian Massumi (Minneapolis: University of Minnesota Press, 
1984), 15. 
３３ Fredric Jameson, Postmodernism, or the Cultural Logic of Late Capitalism (Durham, 
NC: Duke University Press, 1995), 90. 

 10

すます多様で複雑なマルチプル・パーソナリティ（多重人格性）を指してい

るのだ」と皮肉を言うのは何の不思議もない｡３４ 

 

３.  物語的自己（ナラティブ・セルフ）の到来 

 ポストモダンの特徴を示すアイデンティティの混沌という状況によって、

Downey と他の研究者たちが観察し指摘してきた人格の統合の探究を生じさ

せることになった｡ このため、現代の（世俗的）霊的探究は、自律の喪失や

自己断定、近代的自己中心性から生まれでて、関係性の中に自分を見出し存

在の移り変わる「今」を越えるアイデンティティらしきものを捜している混

沌とした自我と見なされうるかもしれない。しかし、ポストモダンの理論家

たちはアイデンティティの形成に関してさらに深く踏み込んでいる｡すなわ

ち合理性に基づいたポストモダンのアイデンティティを物語的な（ナラティ

ブ）性格を持つものとして理解する｡ 

現代の理論家たちによると、アイデンティティとは、個人の物語を語るこ

とによって生じる。そうすることで生活の様々な側面を整理して、一つの意

味のある全体性を見出すのである｡ 生活の中でバラバラに孤立して起きた出

来事を、ある特定の筋書きというまとまりのある個人的物語としてまとめる

ことにより、その人にとっての自分の生きた歴史という一つの歴史となすの

である。しかしそれは個人の創作というよりも、人が人生のまとまった筋書

きのある物語を語るということで、その筋書きはむしろ借用されたものとな

る｡ つまり社会のグループ、その人の一次的な準拠コミュニティから借りた

ものなのだ｡３５ リオタールが言うように「人は生まれる以前から､もし与え

られた名のゆえによってだけだとしても､人間の子はすでに周りにいる人々

による物語の中の人物として、必然的にその進路を決定するものとの関連の

内に条件付けられている。」３６ このことは、自分とは誰かという私の自覚

                                                             
３４ Michael Adams, “Looking for Leadership,” Maclean’s 112/4 (January 25, 1999): 
53. 
３５ 例えばAlisdair MacIntyre, After Virtue, second edition (Notre Dame: University of 
Notre Dame Press, 1984), 221. 
３６ Lyotard, Postmodern Condition, 15. 



                               

 11 

は、私がその一員であるところのグループによってかなりの範囲で決定され

ていることを意味する｡３７ さらに､私がこの特定の筋書きを、または共同体

のナラティブを使用することは、私がその中に参加していることを記し､そし

てこの特定の共同体のメンバーであるという個人のアイデンティティの感覚

の基礎をも形成するのだ。さらに言えば、私にとっては、少なくともつかの

間の｢故郷｣の感覚を与えることになるのだ｡ 

宗教はコミュニティを基礎としたアイデンティティの形成の過程に決定的

な役割を果たす｡ 宗教からのインプットは時に極めて直接的である。社会学

者 Tomas O’Dea は宗教的信奉が演ずるこの直接的な役割を「個人は自分が受

け入れた宗教にかかわる価値と人間性と人間の運命についての信念を受け入

れることによって、自己理解と自己の定義にかかわる重要な側面を育成する

のだ」と説明する｡３８ 同様に､Kingsley Davis は宗教的コミュニティは、個

人と何か超越した存在とを結びつけることによって、アイデンティティの形

成を促進するということを理論付けている｡ すなわち､「宗教は個人に遠い過

去と無限の未来の知覚と共に、（自分が何者であるかという）アイデンティテ

ィの感覚を与える｡ それはその人の霊が宇宙にとって意義深いものとなり､

宇宙がその人にとって意義深いものとなることによって、その人の自我を拡

大することになる。」３９ 

その他の社会学者たち、例えば Peter Berger は、この点をさらに強調する｡ 

Berger によれば、ある社会が公然と宗教的かどうかにかかわらず､超越的存

在のイメージは全ての人間のコミュニティの基礎にあり､そしてそうした全

てのイメージはそれゆえある意味で宗教的なのだ｡４０ Berger のこうした知

見は、なぜ今日人々がアイデンティティの探究を霊的探究として正しく理解

                                                             
３７ 例えば Robert N. Bellah, et al., Habits of the Heart: Individualism and 
Commitment in American Life (Berkeley: University of California Press, 1985), 81. 
３８ Thomas F. O’Dea, The Sociology of Religion (Englewood Cliffs, NJ: Prentice-Hall, 
1966), 15. 
３９ Kingsley Davis, Human Society (New York: Macmillan, 1948), 531, 532－33. 
４０ E.g., Peter L. Berger, The Sacred Canopy:  Elements of a Sociological Theory of 
Religion, Anchor Books edition (Garden City, NY: Anchor Books, 1969), 3－51. 

 12

しているのかということについての洞察を備えている｡ たとえ彼らが組織化

された宗教を避けているとしても、彼ら自身のはかない自我を超えて、人生

の意味を見つけることができるようなよりどころを求めている事において、

彼らは｢宗教的｣なのだ｡ 

 

４. 関わりの中にある霊性のテロス 

 上述のように人間学的アプローチへの回り道をすることによって分かった

のは、現代の｢世俗的な霊性｣は必ずしも宗教的側面を伴ってはいないが、正

確には霊的探究と見なされるだろうという考え方である。この形式の霊性は

混沌とした自我であると言えるかもしれない｡ この自我は他者との関係の中

にアイデンティティを見出そうとしている｡ その他者との関係は、社会集団、

それも模範的であり、また超越した存在、すなわち基本的には宗教的ナラテ

ィブ（物語り）に参加することを通して築いていくのである｡ こうした人類

学的な面からの結論は、ポストモダンの人々によく見られる個人のアイデン

ティティへの渇望と、霊性の本質についてのクリスチャン特有の見方とを結

びつける掛け橋となる｡ これはナラティブ的自己の到来によって出来た掛け

橋である｡ しかし示されなければならないのは、この掛け橋の実際の性格で

ある｡ すなわち、クリスチャンの霊性と、それに対応すると思われる世俗的

な霊性とが対話するとすれば、その中心を形作るのは何であるか、をはっき

りと示さねばならないのである｡ 

 この答えを見つけるためには、現代の霊性の数々の特性によって証明され

る、顕著な欠点を表面化させなくてはならない。現代の霊性の特徴を単に示

すことだけでは、霊的探究の目的を簡潔に示すことは出来ない。その顕著な

例がカナダの哲学者 Donald Evans による描写である｡ 彼によると、｢霊性

は主として基本的な変形（変化による形成）のプロセスをたどる｡ そのプロ

セスの中でわれわれは自分のナルシシズムを見つけ出して解き放ち、あらゆ

るものを生じさせる神秘に屈するのだ｡ 私たちがその神秘に屈している限り

において、その神秘は私たちの抵抗を受けることなく私たちとして生きるの



                               

 13 

であって、私たちは人間の形をとった神秘となるのである｡｣４１ Evans は霊

性についての彼の見方の根幹をなす神秘について何度も述べているにもかか

わらず、では私たちが実際何に屈すればいいのか、その神秘の実態そのもの

についてはなにも洞察を示していない。  

 Evans をはじめ一般的な霊性に関する認識において必然的にあいまいなま

まの事柄は、クリスチャンの信仰においては正確に明らかにされている｡ 全

ての人が求めている目標は、クリスチャン共同体という規範的な物語の中心

におられる方、すなわちイエス・キリストにある生活である、と明らかにク

リスチャンは示している。しかし、｢キリストにある生活｣が、ポストモダン

の霊性への回答であるというとき、それは何を意味しているのだろうか｡ 

 

４．神のいのちへの参与としてのキリストにある生 

 アウグスティヌスは、自らの霊的遍歴を通して、以下の結論に達した。｢あ

なたは私をあなたご自身のために造られた。それゆえ主よ、私たちの心はあ

なたの中に憩いを見出すまでは落ち着くことがない。｣４２ このことばをと

おしてアウグスティヌスは、神が人間の探究の telos（目的）なのだというク

リスチャンの信仰の根本を表現している。それゆえ現代の霊性の探究が、関

係においての範囲内で個人のアイデンティティを求めることであるというこ

とをかんがみると、この探究は、キリスト教神学の見地からは、究極的には

神の探究である。人々が求めるアイデンティティは、神のみが成就できる関

係性を通して、神のみが与えられるものである。霊的探究の目的は、｢回帰｣

（ホームカミング）と言ってよいかもしれない。すなわち、神のもとへの｢回

帰｣で、そこ（神のみもと）にこそ、われわれの真のアイデンティティや自己、

したがって真の人間性があるのである。 

 「キリストにある」という言葉がわれわれの神のもとへの｢回帰｣を指して

                                                             
４１ Donald Evans,  Spirituality and Human Nature (Albany: State University of 
New York Press, 1993), 4. 
４２ Augustine, Confessions 1.1, trans. Vernon J. Bourke, volume 21 of The Fathers of 
the Church, ed. Roy Joseph Deferrari, eighty-one volumes (Washington, DC: Catholic 
University of America Press, 1953), 4. 

 14

いる限りにおいて、この「回帰」という認識からは｢キリストにある生き方｣

という考え方の内容的意味（コンテクスト）への理解が導かれる。同様に、

このキリスト者の霊性の中心となるテーマへの理解を明らかにしていくこと

は、霊性の神学にとってなすべき課題である。この課題は、キリスト者の思

想家の多くが今日では同意しているように、キリストにある生活に関する三

位一体の神学を相互に関連づけることを要する。この難題を成し遂げるため

に必要なのは、三位一体の教義が、単に思索的にではなく実際的に、どうい

う性格を持っているのかを再発見する必要がある。そうして導きだされた結

論は、Downey の言葉を借りれば､三位一体は｢キリスト者の霊性の真髄を構

成する｣である｡４３ 

 三位一体の神に焦点をあてることは､聖書の中の物語（ナラティブ）から直

接的に始まったものである。聖書の物語（ナラティブ）では、三位一体のそ

れぞれの主体が人間の救いにきわめて重要な役割を果たしている。聖書の中

の救いのドラマにおいて、個人のアイデンティティを授与する側面で中心的

な存在は聖霊である。聖霊はわれわれの中に新たな、霊的な命を構築し、イ

エスキリストを通してイエスが｢御父｣と呼ばれる方との関係へと導かれる

(ヨハネ 14：16－23)｡ 聖霊に導かれたこうしたプロセスを、新約聖書の著者

たちは｢新しく生まれたもの｣、あるいは｢生まれ変わった者｣（ヨハネ 3：1

－16）という意味を表す言葉として、「新生」（テトス 3：5）と呼ぶ。聖霊は

霊的な誕生の仲介者として、われわれが神との霊的関係を持てるように仲立

ち人となってくれる。聖霊を通してわれわれは神の霊的子孫、神の子になる

のである（ヨハネ 1：12－13）。この新しい身分によってわれわれは神と可能

な限り最も親密な関係をもつことが許されている。実際パウロによれば、内

に住む聖霊が、我々に神に向かってイエスご自身が呼ばれたと同じ親愛をこ

めた名前「アバ」と呼ばせてくださるのである（ローマ 8：15、ガラテヤ 4：

6）。結果的に、われわれを神の家族としての誕生に導いた聖霊によって、わ

れわれはイエスが天の御父と持っておられる交わりに加わることが出来る。

                                                             
４３ Downey, Understanding Christian Spirituality, 44. 

 



                               

 15 

すなわち、聖霊を通してわれわれもイエスご自身の持っておられた父に対す

る子の関係に参画するのである。なぜならわれわれはキリストと共同の相続

人だからである（ローマ 8：17）。 

 聖書の物語（ナラティブ）の中に三位一体の神が存在することによって、

「キリストにある生」という究極のコンテクストは神のいのちの永遠のダイ

ナミックの中にあるのだと考えられる。物語の中の神から永遠の神へという

神学のムーブメント（変革の動き）の基礎は、Karl Rahner によって唱えら

れ多くの支持を得た考え方から生まれた。Rahner’s Rule（ラーナーの法則）４４

と呼ばれる「経綸的」な三位一体は「内在」の三位一体であり、「内在」の三

位一体は「経綸的」な三位一体であるという原理４５からは、救いの物語の中

で三位一体を構成している三人は神にある永遠のいのちを垣間見せる窓口で

ある、という結論が導き出される。Rahner’s Rule を救いの物語に当てはめる

と、私たちの救いにおいて明白な、そしてイエスの天の御父との関係に私た

ちが加わることとして理解されているダイナミックの基礎は、この一時的な

具体化によって明らかにされた永遠の関係性においてのみ見出すことが出来

る。さらに具体化させるなら、私たちの救いとはこの三位一体であるお方の

永遠の相互内在的な (perichoretic) 関わりの産物である。三位一体の霊性の神

学に課せられた使命は、キリストにある生活という認識の重大な神学的枠組

みについて、詳しく説明することである。 

  教父時代以来神学者たちは、永遠の神のダイナミックの根幹にあるのは

三位一体の第一番目と第二番目の主体の間の関係であると教えてきた。すべ

ての時に渡って御父は御子を愛し、御子は御父の愛に応えてきた。実際、こ

れこそが｢御父｣と｢御子｣という言葉の神学的な意味である。なぜなら古代の

文化において子は相続人であり、その父は家族のすべての富を子に与えたの

                                                             
４４ この名称については Ted Peters, “Trinity Talk,” Dialog 26/1 (Winter 1987): 
44-48 and 26/2 (Spring 1988): 133-38. Peters はこの名称を Roger E. Olson に帰して

いる。 Ted Peters, God as Trinity: Relationality and Temporality in the Divine Life 
(Louisville: Westminster John Knox, 1993), 213, nt. 33. 
４５ Karl Rahner, The Trinity, trans. Joseph Donceel (New York: Seabury Press, 1970, 
1997), 22. 

 16

である。 

 天地創造の物語全体も同様に、御父が御子に分かち合う永遠の関係から流

れ出た、あるいは溢れ出たものである。つまり、イエスのいわゆる｢大祭司と

しての祈り｣の中で言及されているように、神が世界を創造された目的は、

「天地創造の前からわたしを愛して、与えてくださったわたしの栄光」（ヨハ

ネ 17：24）を彼らが見る（言い換えれば体験的に知る）ようにという、御子

の望みから起こって来たものである。御子の望みは、御父は彼に永遠に与え

られた富を共に分かち合える共同相続人が大勢いることである。これは、な

ぜ新生によって私たちが神の愛の関係に御子という身分で加えられるのかと

いう事へのヒントを与えてくれる。御父の愛を永遠に受けつづける御子のよ

うに、私たちもまた御父なる神の限りない愛を受け取るのである。その結果、

今度は私たちも、御子が御父の愛に応えたパターンに倣って神を愛すること

ができるようになる。使徒ヨハネは、これをうまく表している。「私たちが愛

するのは、神がまず私たちを愛してくださったからです。」（Ⅰヨハネ 4：19）。 

 それだけで解釈すると、御父と御子の間の愛としての心的生活に関する教

父の描写には、まだ｢キリストにある生｣という霊的神学の中での聖霊は含ま

れていない。したがって、神の愛のダイナミックの中で聖霊がどこに位置す

るのかへの理解が深められなければならない。しかしこれを進めることは、

分裂のもととなるフィリオクェ論争を引き起こす。ここで弁護することは出

来ないが、アウグスティヌス派の神のいのちに対するひとつの洞察は、信じ

る者を「キリストにある者」へと形作っていく際の、聖霊の持つ役割を理解

する助けとなる視座を提供してくれる。アウグスティヌスが指摘するように、

御父が御子に与える愛は聖霊において、すなわち三位一体の中の第三の人格

であり、御父と御子から永遠に｢生まれつづけている｣、あるいは御父から御

子を介して生じるといった方が良いかもしれないが、そのような聖霊におい

て具体化される。愛が御父と御子とを永遠に結び付け、今度は聖霊が神のご

計画を成就するために世に送り出される。聖霊の目的は私たちを導いて御子

が御父と持った交わりに私たちも与るようにさせることである。この目的の

ために、聖霊は私たちを「キリストにある」状態におくのである（例ローマ

8：1、Ⅰコリント 1：2、1：30、Ⅱコリント 1：21、5：17－19、12：19、エ



                               

 17 

ペソ 1：13）。「キリストにある」（したがって御子にある）者として、私たち

は御父が御子にあって私たちに意図された神のいのちへと｢回帰｣する。それ

はキリストにあって私たちは御父が御子に注がれた永遠の愛を受け取る者と

なるからである。端的に言えば、聖霊は神が働いている姿であり、御父が御

子にあって自由に私たちに分け与える神のいのちの中にある私たちの魂のふ

るさとへと導くのである。 

 内に宿る聖霊は御子が御父と持った永遠の関係に加わることを可能にさせ

る。なぜならこの関係こそが聖霊が実際にはどのようなお方であるかを示す

本質だからである。聖霊は、御父が御子に注ぎ御子が御父に応えた愛が、人

格を持って具体化されたものである。こういうわけで、聖霊が私たちの内に

宿る時、または私たちが「霊に結ばれている」時、私たちは聖霊を通して御

子が御父との間で味わった関係において、御子との共同相続人として御父の

御子への愛を共に受け継ぐのである。聖霊はまさに永遠の御子のおられる同

じ場所において、我々を神のいのちに引き入れて下さるのである。すなわち

御子「キリストにある」者たちとして、我々は真に我々の天の御父の愛され

た子供達となれるのである。神に愛された子達であり、神によって名を与え

られた者（黙示録 2：17、3：12）であるという、神が自由に聖霊によって御

子のうちに我々に授けたこのアイデンティティは、我々の自我と個性に対す

る待望の成就であり、そして結果的には人間の｢故郷｣を求める探究の telos 

（目的）を構成している。 

 

５. コミュニティ参加としてのキリストにある生 

神学者 Philip Sheldrake は、「三位一体の神の信仰において知らされた霊性

は、いかなるキリスト教の生活をも孤独な霊的探究や、個人的な倫理的行動

へと減じてしまう傾向に対して反対する」と、正しく述べている｡４６ 

Sheldrake の所見によれば、｢キリストにある生活｣の理解のための枠組みの三

一の特質は自然にもう１つのもの、すなわち教会論的なものと一致する｡ 神

                                                             
４６ Philip Sheldrake, Spirituality and Theology: Christian Living and the Doctrine of 
God (Maryknoll, NY: Orbis, 1999), 82. 

 18

は個人的なアイデンティティと個性の探究の telos (目的)であるが、私たちは

たった一人で神に回帰するのではない｡ むしろこの原動力はコミュニティ

参加に、より具体的にはキリストの弟子たちの交わり、つまり教会に密接に

関連づけられているのだ｡ 

霊性は共同体的な事業なのだという主張は、初期の多くの福音派の伝道者

を生み出した改革派を含むほとんど全てのキリスト教の伝統に特有のもので

ある｡ Haward Rice は、権威ある改革派に忠実な者は必然的に信仰のコミュ

ニティ全体を真剣に取扱うのだ、なぜなら｢われわれは単に孤独な個人として

ではなく、コミュニティとして贖われるからである｣と宣言する｡４７ 

｢キリストにある生｣の霊的神学に教会論を導入することは、人間社会の本

質の個人主義的描写の発達と平行して現れた教会について広く行き渡ってい

る誤認によって困難なものになっている。多くの教会員を含む多数の人々は

教会を市民団体やカントリークラブのような人が随意に参加できる組織と誤

解している。こうした現代の認識はこの論文の最初のセクションで言及した

人間社会の理解と一致して教会を論じているのだ。他の様々な社会組織と同

様に、教会は自己完結した個人の単なる集合体にまで還元されてしまう。す

なわち、教会は近代的な自我の集まりであると見なされるようになったので

ある。 

福音派の神学者たちは、この啓蒙思想後の哲学的見解の猛攻撃に抗すると

いうよりはむしろ、しばしばこの教会論に反対する議論を普及させる当事者

の一部となってきた。福音主義者達は彼らが人間の福音への応答の個人的な

本質と歴史的に純粋な教会の理想として知られてきたものを強調する時、現

代的個人主義のこうした侵入に影響されやすかった。バプテストの神学者 W. 

T. Conner は「教会のメンバーシップはいつも任意的な事柄である」と断定的

に主張する時、また｢ある家族や国家の中に生まれることによって｣人が教会

の一部になるというような考え方を正しく避ける時、この典型的な福音派の

姿勢を代表する。彼は、「すべての人は聞き、悔い改め、信じ、バプテスマを

受け、そして教会に加わるのだ。クリスチャンになるということは個人的な

                                                             
４７ Rice, Reformed Spirituality, 53. 



                               

 19 

選択の事柄であり、それは一人一人のクリスチャンの責任なのだ」と言う｡４８ 

もちろん、Conner のこの宣言は道理にかなっている。にもかかわらず、キ

リストにある生活の霊的神学は、私たちがしばしば福音派の教会論を支配し

てしまうこの個人主義的な思い込みにうっかり捉えられてしまわないように

注意深くあることを求めている。そんな救済論的個人主義から離れることは、

たとえそれが休眠状態であったとしても、Bruce Milne の「クリスチャン生活

は不可避的に共同的である」というような組織神学の表明の中に福音主義者

たちが繰り返し述べてきたような、より古い強調点の発見を必然的に伴うの

である｡４９ 

再びここで、我々の注意を向けている理解はまったく福音主義的な感覚と

無関係ではないが、物語の自己（ナラティブ・セルフ）についてのポストモ

ダン的概念はさらに私たちの議論を進めるべき道を示すことになる。個人の

アイデンティティの形成の物語的な特徴は、信仰共同体、単なる任意参加社

会へと還元することを拒否するような教会の理解へと議論を導く。こうした

教会論は、教会をわれわれの個人のアイデンティティと個性の探究の達成に

おいて重要な役割を果たす、明確なクリスチャンの準拠共同体（community of 

reference）として見なす。 

物語の視座は、「キリストに」あるということが、キリストの共同体から起

こってくる物語の筋書に従って我々が個人の物語を再解釈する過程との関連

において考えられるべきだという事を示唆する。一人一人のクリスチャンご

とに細かいところは異なるにしても、全てのクリスチャンの物語の基本的な

筋書きは同じである。我々の物語は過去の失敗とイエス・キリストによる神

の恵みの救いを受けることについて語る。このような仕方で我々の物語を語

り直すことによって、パウロの「だから、キリストと結ばれる人はだれでも、

新しく創造された者なのです。古いものは過ぎ去り、新しいものが生じた」

（Ⅱコリント 5：17）という言葉と一致して｢古いもの｣と「新しいもの」に

ついての聖書的な言葉から結論を導き出すのだ。この特別な物語の筋書きの

                                                             
４８ W. T. Conner, Christian Doctrine (Nashville: Broadman, 1937), 262. 
４９ Milne, Know the Truth, 242. 

 20

重要性は、なぜ一般のまたとりわけ福音主義のクリスチャンが、あのあまり

にも有名な John Newton の賛美歌「アメージンググレイス」の歌詞にそれほ

ど共鳴するかということを理解させるのだ。「私は一度は失われていたが今

は見出されている。盲目であったが今は見えるようになっている」という歌

詞は、福音主義者たちが福音主義の典型的なエートスを構成する、少なくと

も 18 世紀の大覚醒運動以来広め続けてきた救いの経験の真髄を具体化して

いる。 

それゆえ、先にヨハネの言葉｢新しく生まれること｣を用いて述べた霊的変

容の中に、新しい観点、すなわち、キリストにある神の恵みの聖書的な物語

の観点から、そしてキリストの共同体への参加者として我々が共有する観点

から、我々は自分自身を見るのである。このような仕方での我々の物語の再

解釈のためには、我々がクリスチャンの交わりの物語を受容する事が必要な

のである。結果として、我々は実際この特別な人々の一部となってきたので

ある。 

この過程において、教会は私たちの「準拠集団」として機能する。その福

音のメッセージは我々がそれを通して自分自身と世界を見る新しい枠組みを

備えてくれる。加えて、キリスト教のメッセージは一揃いの価値、とりわけ

イエスが例示して下さった、私たちが態度と行動において全うしたいと願う

価値（平和、正義、忍耐、そして全てにまさる愛）を具体化するのである。

この目的は我々一人一人をイエスの弟子として示すだけでなく、福音の物語

そのものの中に深く刻まれた価値に従って生きる望みを分かち合う弟子たち

の共同体として、我々をお互いに結びつけるのである。 

究極的に我々を関係性の中にある人々へと変えるのは聖霊の行為である。

先に述べたように、聖霊はキリストを通じて我々の天の父としての神との関

係の中に我々を連れて行く方である。この関係は私的な事柄ではない。それ

は何か我々が孤立した個人として所有している物ではない。代わりに、聖霊

を通じて我々一人一人は神の子であるがゆえに、我々はお互いに関係をもつ

のである。我々は兄弟姉妹であり、家族であり、関係にある人々である。さ

らに我々が神の家に行くことの過程において、聖霊は我々を疎外から神との

和解された関係へと引き入れて下さる。しかし聖書の著者たちははっきりと



                               

 21 

我々の罪による神からの離反が人間のレベルの関係も同様にだめにしている

ということを教えている。神との和解はそれゆえ、これらの人間レベルの関

係の癒しをももたらす聖霊の働きを開始させるのである。この過程の中で、

聖霊は私たちを単なるバラバラな個人の集合体から、ひとつの人々あるいは

共同体的なアイデンティティに言及する時のパウロのお気に入りの言葉を使

うなら｢1 つの体｣へと変えて下さるのである。この故に、教会は｢救われた｣

個人の集合体をはるかに超えたものである。むしろそれは統合する絆（エペ

ソ 4：3）である聖霊によって結ばれた人々である。 

さらに述べるべきことは、私がこの小論の中で述べてきた信仰共同体と

我々のアイデンティティの間の関係を理解するための中心的な神学の基礎で

ある。三位一体であるが故に、神は愛である。我々のための神の目的は我々

が神の像となることである。すなわち我々は神の本質（愛）を映すのである。

新約聖書によれば、この像（神のイメージ）を身につけているという機能の

焦点は関係の中にある人間である。もっと具体的に言うと、新しい人間性の

前触れとしての教会である。神は教会が現在の堕落の只中において神がどの

ようなお方かを示す人々となることを欲している。神はお互いの関係の中に

我々が神ご自身の性格を映し、そして imago dei（神の像）として輝くことを

望んでおられる。われわれのなかに imago dei を成し遂げて下さるのが聖霊の

働きである。 

このダイナミックを理解するための試みは、我々を「キリストにある生」

の三位一体の枠組みについての先の議論へと引き戻させる。私はその脈絡の

中において、聖霊が我々を神の子として御子が御父を喜ぶような関係を分ち

合うようにしてくださると述べたのである。このようにして、我々は三一の

神の心の中にある愛に参与する。しかし神の永遠の愛への参与は、孤立した

個人として所有するものではなく、我々が人々と共に分ち合うべき特権なの

だ。 実際的には、聖霊の目的は一緒になって神の愛に参与し、我々の愛の関

係によって神の偉大な愛をすべての人に示すような 1 つの民へと我々を形作

ることだ。他の何にもまして、教会は共に聖霊に参与するが故に、共に御子

と御父の永遠の霊的親交を分ち合う究極の信者の共同体なのである。究極的

には、これはなぜ神がお互いに深く関わりあう民となるように我々に呼びか

 22

けているかということである。我々は神の愛の共同体、神の聖霊を通して我々

の間に存在する愛によって共に結び付けられた民となるべきなのだ。 

この観点から見るならば、John Fawcett の古い賛美歌はクリスチャンが共

に喜ぶ共同体的な霊性を良く表現しているといえよう。 

 

祝福あれこのつなぎに、われらは主にあるきょうだいなり５０（聖歌 316） 

 

三位一体のいのちのダイナミックから現れるこの共同体的な霊性は、｢キリス

トにあって生きる｣ことが究極的にもたらすものである。そして、われわれの

三一の神の原動力への参与と関連付けて理解される「キリストにある生」は

ポストモダンのアイデンティティと個性の探究によって引き起こされた「真

の霊性とは何か？」という質問への最終的なクリスチャンの応答を形成する。 

 

（カーレーイ神学校 

ブリティッシュコロンビア州バンクーバー） 

 

                                                             
５０ John Fawcett, “Blest Be the Tie that Binds.” 


