
18 
 

          迷いながらたどり着いた牧師像 
                                  檀原久由 

 
文芸評論家の富岡幸一郎は、著書「使徒的人間 カール・バルト」の中でこう記す。 
「神学生であったころのバルトは、この自由主義神学と、その聖書注釈の方法を正当な

ものとして受けとめ学び、そこから２０世紀のキリスト教宣教を荷って牧師として出発し

たのだった。ところが、今やその同じ牧師は１８０度方向をかえて、彼の時代の神学と思

想の流れの外へ出て行った。ちょうど４００年前に宗教改革者たちが、中世という家から

出て行き、立ち去って行ったように、この一人の牧師は、近代という家から、突如として

出て行った。彼は自由主義神学や新プロテスタント主義というキリスト教と当時の教会か

らだけでなく、時代そのものからでて行った。 
 何が彼をして外へ追い立てたのか。彼は何処へ向かって出発したのか。あきらかなのは、

新しい神学や思想がそこで問題になったのではないということだ。根底において全く新し

いことではなく、くりかえし新しく見直され、理解されてきたもの――宗教改革者たちに

とってそうであった熱烈に古きもの――使徒パウロの書簡の背後から、カール・バルトに

向かって吹きつけてきたものとは、それである」(1)。 
私には、富岡が指摘したバルトに起こったような、劇的な牧師を見つめ直す出来事はな

かったけれど、聖書に向き合い聖書を語る者として、牧師のあり方について迷いながら模

索してきた行程があった。そこで、教会の歴史を意識する中で、私なりの牧師像にたどり

着いた思いを簡単に記してみたい。 
 

私を含めて、日本人キリスト者は長い間、人口の１％という壁を感じつつ信仰生活を送

ってきたと思う。教会も牧師も信徒も、大きな犠牲を払いながら宣教の働きを担い、苦闘

する中で、日本の宣教に対するさまざまな取り組みを模索してきた。福音主義の教会にお

いても、福音の文化脈化・土着化という言葉で表現される、日本文化や風習への対応を視

野に入れた活動に関心が高まっている。礼拝でのワーシップソングなどの活用も礼拝改革

を意識した試みであると共に、私たちの時代を意識した宣教活動にあたると言えるだろう。

教会が NPO 法人の設立にかかわったり、教会の建物を地域活動に開放したり、カウンセ

リングや福祉活動などを宣教活動の一部ととらえる考え方が定着しているのも事実である。

背景には、牧師自身も時代そのものを意識した、社会とのかかわりの中から日本の宣教に

対する新しい切り口を開こうとする狙いがあるだろうし、宣教に対する閉塞感の打開とい

う面があるのも否定できない。 
  

アリスター・マクグラスはプロテスタンティズムの歴史的な変遷を分析する中で、プロ



19 
 

テスタントの特質を「一致と分裂」と捉えて、「誕生、成熟、老化、死、刷新」というパタ

ーンが繰り返し起きていることを明らかにする。宗教改革者たちの主張にも同様な認識が

あったので、自己を見つめ直し、革新することがプロテスタンティズムの特徴であること

は否定できない。プロテスタンティズムは、一方では時代や環境に反応し、他方では多様

な聖書の解釈を生みだしてきた。マクグラスは教会の歴史を通して、教会内における資源

に基づいた、刷新、革新、改革を行うユニークな内的な能力が教会にあることを考察して、

「プロテスタンティズムの将来は、まさにプロテスタンティズムが実際にプロテスタンテ

ィズム本来の姿を採ることのうちにある」(2)と結論付けている。 
それでは、本来の姿とは何を意味するのだろうか。 
 
インドで長年宣教師として活動したレスリー・ニュービギンは、母国イギリスに戻って

みると、イギリスが宣教の対象国となってしまったという現実に驚かされた。彼は、宣教

の意味を個人の回心という点に関心を払う人々（教会派）にとっても、神の正義のための

行動として社会の不正や貧困の改善を目指す人々（社会派）にとっても、相互不信になっ

て切り離された状態では、それぞれの持つキリスト者としての特質を失うだけでなく、そ

こから生み出される各種のプログラムも本来の性格を失うと危惧する。お互いが率直に論

議しなければ、「正義と憐れみ・共苦のためのキリスト教的プログラムは、礼拝と聖礼典と

いう教会の命のうちに、その根を有することから切り離されてしまう。その結果、それら

のプログラムはキリストの現臨のしるしとしての性格を喪失してしまうのであり、自己義

認的なものとなり得る道徳心によってかき立てられた、単なる改革運動のようなものにな

ってしまう危険がある。またもう一方では、教会の周囲に存在する世俗社会と苦しみを分

ち合う奉仕を行うことによって教会の持つ性格をふさわしく表現する、ということから切

り離されてしまうなら、礼拝共同体の生が、教会員の求めや願いにのみ仕える自己中心的

な存在となる危険を冒す」(3)ことになりかねない。 
宣教師の経験を踏まえて、彼は、相手に敬意と尊敬の念を持ちながら、信仰的立場の違

いの中での議論に真理を見つけ出そうとする意義を解き明かす。そして、教会の宣教の本

質の議論に必要なのは「神学的な理解」を出発点に挙げる。「イエスは主」という信仰告白

こそエクレシアという用語が提供する概念であり、ローマ帝国内で福音が告知されて集め

られた人々の行動原理でもあったことを私たちに思い出させる。それは、啓蒙思想によっ

て形成された西洋文化の価値観や思想から生まれたものではなく、聖書、教会の信仰告白、

礼拝、聖徒の交わりなどから生まれてきた、信仰的行動原理である。 
彼のインドでの経験は、他宗教・他思想を信奉する人々との対話において、お互いに自

分の持つ観点・信仰から相手を見るという事実・現実を認識させただけでなく、キリスト

者との対話においても、キリスト者自身が信仰の危機を経験することになる場合が起こる

からこそ、主イエスへの信仰の質が問われると語る。キリスト者自身が自分の確信とは何



20 
 

かを意識させられる場合が出てくる。自分の信仰や信念が自分の思考と行動の基本原理と

なるとすると、諸宗教の中に生きる「キリスト者は他宗教を信じる隣人と、イエス・キリ

ストへの自分たちの確信に基づいて、出会うのである」(4)という、彼の見解が妥当に思え

る。立場の違う相手との対話において、相手に敬意を払い、大切に理解しようとする努力

や思索、自己を見つめ直す出来事が起こるからこそ真の対話が生まれるのであって、恐れ

ることなく聖霊の助けを期待し、信じて対話の中に入ることを勧める宣教師としての彼の

態度に、主を信じる者であれば同意出来るのではないだろうか。 
ユダヤ人哲学者 M・ブーバーも他宗教の人々との対話主義を大切にし、それを実践する

中で、自分の宗教的確信「我と汝」という人格的神関係を土台に置いた(5)。 
 
スタンレー・ハワーワスとウィリアム・H・ウィリモンは、その共著「旅する神の民」

の中で、米国におけるキリスト教のあり方に挑戦的なメッセージを送った。｢いずれの教会

も、アメリカ社会における教会の最優先課題が、アメリカ民主主義を保証していくことだ

と認識している｣(6)ことに警鐘をならし、教会と社会とが妥協的な関係に甘んじて緊張関

係を欠いた姿を批判する。彼らは、「神学的問いとは、イエスの出来事を単に近代的なコン

セプトに翻訳することではなく、むしろ、この世を彼に対して翻訳することである。神学

者の仕事とは、近代社会に福音を適合させることではなく、福音に対して近代社会を適合

させていくこと」(7)なので、教会は異文化における「旅する神の民と呼ばれるコロニー」

として独自の価値基準を持つべきだと主張する。ファンダメンタリストも自由主義神学者

も、両者の聖書解釈は近代の合理主義に影響された個人主義や実存主義によりかかってい

ることを見抜いた二人は、教会が歴史的に保持してきた聖書解釈を抜きにしたり、教会の

聖礼典を軽んじたりしないで、「教会が神についての言語を具体化する人々の共同体である」

ことと、主日礼拝こそキリストの真理を思い出させる最も明らかな教会的手段と位置付け

る(8)。その意見は日本において意義を見出すだろう。 
 
倫理学者ジョン・ヨーダ―は、教会と政治、礼拝と日常生活という二つの領域とを結び

つける努力を試みた中で、キリスト者共同体における礼拝・独自性が異文化社会を変革で

きる力となると論じた。彼はリチャード・ニーバーに学びながら、ニーバーの「キリスト

と文化」の中で明らかにした５類型を批判研究し、礼拝における聖礼典の執行の意味を一

般社会での慣行や用語と結び付けて説明しながら、｢それらは神の行為なのだ。人々による

これらの行為の中で、これらの行為とともに、これらを通して、これらにおいて神は行動

する。これらのことが行なわれる時、神の民はこの世において真に神の民となる｣(9)と述

べた。彼は礼拝における神の臨在を一般の社会生活や活動と結びつけて解釈し、礼拝の特

異性から生まれる倫理的意義を明らかにして、そこから一般社会の倫理領域に進む方向性

と変革を試みた。そこには、個人主義が蔓延する米国社会にあって、和解に向けての対話



21 
 

を作りだす機能を教会が取り戻すようにとの願いがある。 
  

宗教改革者のルターやカルバンは、神の言葉が説教され、サクラメントが正しく執行さ

れるところを教会の定義とした。彼らは教会制度を否定したり、教会が市民社会から切り

離されたりすることには賛成しなかった。より急進的な改革者は、社会から教会を切り離

して世の堕落の影響から教会を守り、聖徒の交わりの意味を限定的に捉え、規律による信

仰の純化を目指した行動に走ったことは、歴史が示す通りである。その教会観には４世紀

に論争となった、ドナティストの教会観と酷似する思想がある(10)。宗教改革者たちは、

礼拝での説教と聖書の権威を確立することを目指し、聖書が信仰と実践についての最高の

権威と認める原則を守ろうとする一方で、過去の教会の良き伝統は教会の礼拝においても、

信仰生活においてもしかるべき価値を与えた。 
  

教会史家の J.ペリカンは、１６世紀のほとんどのキリスト教教理の言明に｢信仰告白｣と

いう表題が使われていたという事実そのものが、イエス・キリストの教会が神の言葉に基

づいて信じ・教え・告白する事柄という、キリスト教教理の中心性を示す証拠と言った。

しかし、それらの内容は決して新しいものではなく、教理の発展の歴史の過程における、

定式化・再解釈化の現れに過ぎないことを提示した(11)。 
 
 アタナシオスが「アントニオ伝」で描いた、砂漠での禁欲者・隠遁者の出現が起こった

頃、エウセビオスは３世～４世紀当時の教会における状況を述べている。それによると、

教会には二つの生活の規範があって、一つは通常の生活様式とは全く別の、神のみに仕え

るように実践する生き方、もう一つはキリスト教信仰と調和可能な、市民として国家や社

会での義務や権利を拒否しない、あらゆる点で市民としての責務を果たす生き方であった。

ただし、それには主への敬虔と献身の念を保つという固い決意の上でなされるという、条

件が付けられていることに注目したい(12)。異教の世界に住むキリスト者は、聖と俗とい

う概念とそれに付随する信仰生活の様式を認めながら、キリスト者としての主への献身と

信仰が第一に問われることを忘れてはならない。 
 

時代とともに、「牧師という主に仕える職務にある者の本質は変わるのだろうか」という

問があがるならば、「恐らく変わりはない」と私は答えるだろう。なぜなら、カトリック神

学者キュンクが「使徒的継承」と呼ぶ内容にかかわるからだ。彼は、キリストの教会では

すべての信じる人々が、司祭・霊的な人々・聖職者であることを認めた上で、牧者は「共

同体の公事のために特別な方法でこの役務職を遂行する全権を委ねられた者として合法的

に認められた」(13)者と語り、共同体が牧者の働きが福音に忠実かどうかチェックする責

務があることを明らかにした。更に、主が牧者を立てたということを共同体の人々に自覚



22 
 

させるために、共同体に対する公の奉仕職への特別な召命手続として、祈り、按手、叙階

式がなされることを、教会の発展の過程を考察して論証した。その結論として、彼は、牧

会職の本質、形態および機能を「使徒的継承」と呼んで、「第一義的には使徒の信仰と信仰

告白における継承ならびに使徒の奉仕と生活における継承」(14)を意味することを解き明

かした。宗教改革者たちが受け取った使徒的信仰の内容がこのことに結びつくからこそ、

歴史をたどる中で、２２０年までに書かれたとされる(15)、現存する最古の司教の叙階定

式を伝えるヒッポリュトスの「使徒伝承」に目を止めることは、牧師とその使命の意味を

考える上で必然的に思える。 
 
アウグスティヌスのドナティスト論争を踏まえた上で、ウィリモンは著書「牧師」の中

で、「教会は、その最善の理解において、牧師という職務のもっとも確実な基礎は、人格的

なものや社会的なものではなく、神学的なものに由来することを信じてきた。すべては神

と教会からの召命において始まり、またそこで終わりを告げる。」(16)と述べて、牧師のア

イデンティティを神学と歴史にかかわる事柄から論証するために、ヒッポリュトスの「使

徒伝承」の叙階典礼式から解き明かしを始めている。そして、教会こそが自分を任職した

源泉であり、「キリストの体なる教会」が目に見えるような成果や報いが与えられなくても、

神が教会の勝利を意図していると信じることで、牧師としての働きを全うすることができ

ると語る。「私に言わせれば、こうしたことのゆえに、教会における共同の礼拝こそが、聖

職者の一貫性を保つ上での偉大な源泉となるのである。ほとんどの日曜日において、私は

礼拝の中で会衆を導くことに忙しく、自分自身が神を礼拝するという面において不十分で

あるように思っているのだが、しかし、それでも私は礼拝している。」(17)という彼の言葉

に、私は同意する。 
 
私たちは、教会での礼拝奉仕から、社会の中でのキリスト者としての証や行動など、牧

師には様々な働きが要求されることを知っている。どのような活動であっても、キリスト

者は主への真実な信仰告白と実践が求められるからこそ、社会や国家のあり方に強い関心

をもって行動するし、更に、世において神の正義の確立や福祉の実現に奔走することを優

先する牧師がいても、非常に意義があることと思うだろう。それはキリスト信仰による、

主と社会との和解のプロセス、回心にあたると言えるからだ。 
その上で、私は、教会という「キリストの体」に寄り添う形での奉仕を常に優先する者

でありたいと願う。キリスト者を悔い改めに導き、神との和解を得させ、社会との和解の

かけ橋になれるような信徒・教会を作りだす者として、「神は、み言葉とサクラメントだけ

でなく、私たち牧師の教えや門安、説教、そして会衆に対する配慮といった行為の中にも

臨在するという信仰、こうした信仰が牧師の歩みを守り導く」(18)と信じるからだ。 
                 （日本ホーリネス教団・安城キリスト教会牧師） 



23 
 

（注） 
(1)富岡幸一郎『使徒的人間 カール・バルト』(1999年、講談社) 第1章 p11－12 
(2)A.E.マクグラス『プロテスタント思想文化史』(2009 年、教文館) 第17章 

プロテスタンティズムの将来に影響を与えると考えられる傾向を 3 つ挙げている。①プロテスタントのア

イデンティティに関する理解を変えること、②聖書解釈のパターンを変えること、③中央集権的制度が生

じそうになると離れる傾向。 
(3)レスリー・ニュービギン『宣教学入門』(2010年、日本基督教団出版局) 第1 章 p25 
(4)『宣教学入門』第10章 p265 
(5)平岩善司・山本誠作編『ブーバーを学ぶ人のために』（2004 年、世界思想社）３ 対話主義の歴史につい

て／ヘブライ的な宗教伝統と対話主義(山本幸誠作) 
(6)S.ハワーワス、W.H.ウィリモン『旅する神の民』(1999年、教文館) 第1 章 p31 
(7)『旅する神の民』第2 章 p42 
(8)『旅する神の民』第7 章  
(9) J.H.ヨーダ―『社会を動かす礼拝共同体』(2002 年、東京ミッション研究所) 第6 章  

       リチャード・ニーバーはキリスト教が成立して以来、その文化との関係を省察・整理して５つの類型にま 
とめた。①文化と対立するキリスト、②文化のキリスト、③文化を超えたキリスト、④緊張関係に立つキリ 
スト、⑤文化の変革者としてのキリスト 

(10)A.E.マクグラス『キリスト教神学入門』(2002年、教文館) 第15 章、迫害によって棄教した司教のサク 
ラメントの有効性が議論になった。サクラメントの有効性は、執行者の個人的な資質によるのではない。

エクス・オペレ・オペラート：なされた行為によって有効で、それはキリストの恩恵による。 
      (11)J.ペリカン『キリスト教の伝統 教理発展の歴史第4巻』(2007 年、教文館) 宗教改革、その定義 

(12)K.S.フランク『修道院の歴史』(2002 年、教文館) 第1 章、Eusebius/ Demonstratio 
   Evangelica I 8、エウセビオス、カイサリア主教・教会史家 340 年頃没  
(13)ハンス・キュンク『教会論 下』(2003 年、新教出版社) 第５部２章 ｢奉仕としての教会の役職｣の中で、 

信徒は誰でも伝道できるが、共同体に対する公の奉仕職は特別な主からの召命という性格を考える必要が

あり、共同体における公的行事を執行するので、共同体が権能を授けていると理解する。共同体は共同体

に関するあらゆる問題に発言権を持つ。 
(14)『教会論 下』p298 
(15)J.ダニエール、上智大学中世思想研究所編訳／監修『キリスト教史 １』(1990年、講談社) 
 第11章 ヒッポリュトスの項目、「使徒伝承」などの多くの著作を残したローマの司祭・神学者 

(16)W.H.ウィリモン『牧師』(2007 年、新教出版社) 序文、ヒッポリュトス 235年頃没  
(17)『牧師』第13章 p499 
(18)『牧師』第13章 p502 
 


